
1 
 

 
Comunità dell’Isolotto 

Assemblea di domenica 25 gennaio 2026 

 

Per una spiritualità laica 

Riflessioni sul significato della Vita 

Con la partecipazione di Izzedin Elzir, Imam di Firenze 

 

 
Lettura iniziale 

 

L’amore è sconsiderato 

 

L’amore è sconsiderato, non così la ragione. 

La ragione cerca il proprio vantaggio. 

L’amore è impetuoso, brucia se stesso, indomito. 

Pure in mezzo al dolore, 

l’amore avanza come una macina; 

dura la sua superficie, procede diritto. 

Morto all’egoismo, 

rischia tutto senza chiedere niente. 

Può giocarsi e perdere ogni dono elargito da Dio. 

Senza motivo, Dio ci diede l’essere, 

senza motivo rendiglielo. 

Mettere in gioco se stessi e perdersi 

è al di là di qualunque religione. 

La religione cerca grazie e favori, 

ma coloro che li rischiano e li perdono 

sono i favoriti di Dio: 

non mettono Dio alla prova 

né bussano alla porta di guadagno e perdita. 

Jalal al-Din Rumi (1207-1273)  https://sufi.it/sufismo-posts/poesia-sufi/mevlana-jalaluddin-rumi/ 

 
“Il poeta e mistico Jalāl al-Dīn Rūmī (1207-1273) è oggi una delle figure spirituali più amate, sia in Oriente 

sia in Occidente. La sua forza sta nella semplicità: non parla con il linguaggio della filosofia o della teologia, 

ma con quello dell’esperienza interiore. Non è dogmatico, non impone dottrine: invita a scoprire l’amore 

come via verso il divino. Penso che sia proprio questa libertà dalle strutture religiose tradizionali a renderlo 

così vicino al sentire contemporaneo. 

Rumi era musulmano e sufi. Il sufismo è la dimensione mistica dell’Islam: un cammino interiore volto alla 

ricerca dell’amore divino e della verità attraverso un percorso personale. I sufi erano asceti che cercavano 

una vita spirituale pura, basata sulla preghiera, la meditazione e il distacco dal mondo. 

Il messaggio di Rumi ha un valore universale: riesce a parlare a cristiani, buddhisti, induisti, agnostici e a 

chiunque cerchi un cammino autentico.”[…]  

  
https://www.rsi.ch/cultura/filosofia-e-religione/Riscoprire-Rumi-il-poeta-che-ha-fatto-danzare-l%E2%80%99anima--

3068507.htm 

 

https://sufi.it/sufismo-posts/poesia-sufi/mevlana-jalaluddin-rumi/


2 
 

Lettura biblica 

  

Gesù si avviò allora verso il monte degli Ulivi.  Ma all'alba si recò di nuovo nel tempio e tutto il 

popolo andava da lui ed egli, sedutosi, li ammaestrava.  Allora gli scribi e i farisei gli conducono 

una donna sorpresa in adulterio e, postala nel mezzo,  gli dicono: «Maestro, questa donna è stata 

sorpresa in flagrante adulterio.  Ora Mosè, nella Legge, ci ha comandato di lapidare donne come 

questa. Tu che ne dici?».  Questo dicevano per metterlo alla prova e per avere di che accusarlo. Ma 

Gesù, chinatosi, si mise a scrivere col dito per terra.  E siccome insistevano nell'interrogarlo, alzò il 

capo e disse loro: «Chi di voi è senza peccato, scagli per primo la pietra contro di lei».  E chinatosi 

di nuovo, scriveva per terra.  Ma quelli, udito ciò, se ne andarono uno per uno, cominciando dai più 

anziani fino agli ultimi. 

Rimase solo Gesù con la donna là in mezzo.  Alzatosi allora Gesù le disse: «Donna, dove sono? 

Nessuno ti ha condannata?».  Ed essa rispose: «Nessuno, Signore». E Gesù le disse: «Neanch'io ti 

condanno; va' e d'ora in poi non peccare più». 

Di nuovo Gesù parlò loro: «Io sono la luce del mondo; chi segue me, non camminerà nelle tenebre, 

ma avrà la luce della vita». 

(Giovanni 8,1-12) 

 

Commento 

 

Ho scelto questo brano perché è un esempio di cosa Gesù intende per spiritualità, quella cioè che 

viene definita “la luce della vita”, quella che ci deve guidare nelle nostre scelte per raggiungere la 

pienezza della vita. 

Anzitutto vediamo che tale spiritualità non sempre coincide con le leggi religiose: esse sono state 

elaborate per dare un’indicazione di comportamento, ma non sempre riescono a interpretare 

correttamente la realtà. Anzi quasi sempre non tengono conto di molti fattori concreti che inducono 

una persona a fare scelte contro tali indicazioni. Questa donna ha peccato e per questo deve essere 

lapidata secondo la Legge, ma ci sono sconosciute le ragioni della sua scelta di adulterio, che 

possono essere diverse e legate ad una vita difficile. Prima di tutto ci è fatto obbligo di capire la 

situazione, metterci nei panni dell’accusata e riflettere. Il gesto di Gesù di scrivere per terra può 

essere interpretato come momento di una sua riflessione personale o come un tentativo di fare una 

casistica di attenuanti per la donna che la Legge non contempla. D’altra parte chi è che può 

giudicare correttamente una persona, se non Dio solo? E se proprio bisogna giudicare e lapidare 

questa donna, si cominci da chi è senza peccato. E allora tutti alla chetichella se ne vanno, perché 

tutti hanno delle colpe da farsi perdonare. Esattamente come quella donna. 

In secondo luogo la spiritualità non è un ripiegarsi su se stessi per arrivare in solitudine alla 

conoscenza di Dio, ma esattamente l’opposto: è capire la situazione storica in cui viviamo e dirigere 

la nostra azione per il superamento dei suoi limiti nella direzione voluta da Dio, nella giustizia e 

nella solidarietà. Anche se c’è bisogno di una riflessione o meditazione personale per capire la 

realtà, questa non è mai fine a se stessa, ma è orientata all’azione per superare le criticità. 

Infine la spiritualità è essenzialmente laica, nel senso che esula dalle indicazioni e dagli obblighi 

religiosi per caratterizzarsi in modo molto personale, sulla base delle proprie convinzioni e sulle 

esigenze del superamento dei propri limiti. Anche Gesù era un laico, un falegname che aveva 

intuito l’importanza di usare il proprio discernimento per crescere in spiritualità e quindi avvicinarsi 

alla realtà di Dio. La religione può essere un supporto anche valido, e in effetti Gesù frequenta il 

tempio, ma non si può sostituire alla coscienza dell’individuo e spesso è anzi di ostacolo ad una 

piena assunzione di responsabilità. 

Un esempio in tal senso ci è dato dal fenomeno della mistica, che è trasversale a tutte le religioni, 

dall’ebraismo al cristianesimo all’islam al buddismo ecc., perché è fondamentalmente connaturata 

alla natura umana con la sua esigenza di assoluto. La mistica è in pratica un superamento dello 



3 
 

schema religioso istituzionale per attingere ad una verità più profonda. E tale verità cambia i 

rapporti sociali nella prospettiva di una interrelazione reciproca e di una solidarietà che è 

riconoscimento di essere tutti parte dello stesso organismo, che è la Vita cosmica. 

 

 

Breve sintesi di “Una spiritualità laica” di Romano Màdera 

 

Romano Màdera è un filosofo e psicoanalista e affronta il tema della spiritualità dal suo punto di 

vista professionale. Interessante è comunque che porta molti esempi di spiritualità laica, che partono 

da un’analisi di sé, dal proprio intimo, e quindi mette in luce l’importanza dell’autobiografia, intesa 

come analisi del proprio passato proiettata al superamento dei limiti imposti dalla cultura 

dominante. E’ un modo per prendere in mano la propria vita e quindi determinare il proprio destino. 

Uno dei primi esempi che lui cita e che è più vicino alla nostra sensibilità, è la vita di Ernst 

Bernhard, ebreo berlinese e psicoterapeuta poi emigrato in Italia, che era alla ricerca di risposte 

valide ai suoi interrogativi: vedeva in sé un’affinità con il cristianesimo, ma anche con buddismo e 

induismo. Per lui ogni spiritualità poteva dare un contributo valido ad approfondire la propria 

identità, costringendo a riesaminare criticamente la propria eredità spirituale. Infatti noi siamo fatti 

di elementi del passato, ma abbiamo l’obbligo di non essere vincolati ad esso: siamo chiamati ad 

uno svolgimento creativo con il nostro mondo cosciente per sintonizzarci con il ritmo del cosmo. 

Altro esempio è la consonanza spirituale tra tre personalità di diversa confessione religiosa: Martin 

Luther King, pastore battista, Thomas Merton, monaco trappista statunitense, e Thik Nhat Hanh, 

monaco buddista vietnamita, che si è speso per la pace in Vietnam ed era inviso a tutte le parti in 

conflitto, tanto da dover emigrare negli Stati Uniti. Tre personaggi che sono diventati amici e che 

hanno saputo imparare reciprocamente senza confinare la spiritualità nei limiti delle loro religioni. 

Li accomunava il compito di rielaborare il legame tra vita spirituale e impegno per la pace. 

E’ questa la prova che il dialogo con i diversi può aiutare ciascuno ad approfondire la propria 

spiritualità, attraverso le esperienze di vita. 

Altra figura importante in questo senso è Raimon Panikkar, di padre indiano e madre catalana, che 

si è dedicato come teologo ed esegeta a creare ponti tra culture diverse, tra oriente ed occidente. 

Egli ha come pensiero centrale la visione cosmoteandrica, cioè l’unione tra cosmo, uomo e dio. 

Nessuno ha il monopolio della verità: essa deve essere ricercata nel confronto con tutte le culture. 

Se la Vita è il nostro Essere, la nostra essenza, la più importante preoccupazione è la 

contemplazione che include necessariamente la vita quotidiana e la solidarietà sociale. Quindi la 

mistica ci porta alla pienezza della Vita, perché è esperienza integrale di vita. 

“La spiritualità è come una carta di navigazione nel cuore della vita dell’uomo: la somma di principi 

che dirigono il suo dinamismo verso Dio, o verso una società più giusta, o verso il superamento 

della sofferenza, in base ai vari punti di vista. Il concetto tanto ampio della spiritualità esprime una 

qualità di vita, di azione, di pensiero, non legata ad una dottrina, confessione o religione 

determinate” – dice Panikkar. 

Concludendo, Màdera auspica che ci sia anzitutto una rivoluzione culturale, perché è la sola che ha 

il potere di modificare conseguentemente le strutture sociali. Si deve cioè aspirare alla trascendenza, 

che significa andare oltre il proprio ego e riconoscere la nostra appartenenza al mistero dell’essere: 

questo ci permette di identificarci con il Tutto, sociale e cosmico, e di raggiungere la completezza 

del nostro essere. 

 

 

 

 

 



4 
 

Lettura eucaristica 

 

Desideriamo rendere attuale 

il significato originario della eucarestia 

tenuto vivo nei secoli da tante esperienze di base. 

Eucarestia: condivisione esistenziale mai appagata 

testimonianza di un impegno personale e comunitario 

che cerca e vuole livelli sempre più alti di amore e di giustizia, 

che tende di continuo a un “oltre”, 

perché la condivisione del pane e del vino 

è simbolo della condivisione della vita intera, 

anima della trasformazione continua della storia, 

motore intimo della lotta inesausta per la giustizia e la pace 

portata avanti nella storia da donne e uomini di buona volontà. 

Durante la nostra esperienza di coltivare speranza 

abbiamo intrecciato mani e piedi 

con molti uomini e donne di “buona volontà” 

percorrendo tratti di cammino insieme 

e anche quando la vita ci ha condotto per sentieri diversificati 

lo spirito ed il messaggio che ci hanno guidati 

continuano a farci sentire uniti e solidali. 

 

E’ in tale dimensione che inseriamo in questo incontro 

il ricordo di tutti coloro che non sono più presenti fisicamente, 

e la memoria di Gesù: il quale, 

mentre sedeva a tavola con gli apostoli e le apostole, 

prese del pane, lo spezzò, lo distribuì loro dicendo: 

"prendete e mangiatene tutti, questo è il mio corpo". 

Poi, preso un bicchiere, rese grazie, 

lo diede loro e tutti ne bevvero, 

e disse loro: "questo è il mio sangue 

che viene sparso per tutti i popoli. 

Fate questo in memoria di me". 

Invochiamo il tuo Spirito: 

questo pane e questo vino condivisi, 

questa comunità che li offre e li consuma 

in memoria di Cristo, divengano segni di vita, 

di resurrezione e di liberazione. 

 


