
1

Comunità dell’Isolotto 
Assemblea domenica 11 gennaio 2026

con la partecipazione di Andres Lasso

Il Cantico della Terra: la parola di Francesco sul creato nel mondo di oggi

Laudes creaturarum  - Il Cantico delle Creature

Altissimu, onnipotente, bon Signore
tue so’ le laude, la gloria
e l’honore et onne benedictione.
Ad Te solo, Altissimu, se konfane
e nullu homo ène dignu Te mentovare.

Laudato sie, mi’ Signore,
cum tutte le Tue creature, spetialmente
messor lo frate sole, lo qual è iorno,
et allumini noi per lui. Et ellu è bellu
e radiante cum grande splendore:
de Te, Altissimo, porta significatione.

Laudato si’, mi’ Signore,
per sora luna e le stelle:
in celu l’ài formate
clarite e pretiose e belle.

Altissimo, onnipotente, buon Signore
tue sono le lodi, la gloria
e l’onore ed ogni benedizione.
A te solo, Altissimo, si confanno,
e nessun uomo è degno di te.

Laudato sii, o mio Signore,
per tutte le creature, specialmente 
per messer Frate Sole, il quale porta il giorno
che ci illumina ed esso è bello
e raggiante con grande splendore:
di te, Altissimo, porta significazione.

Laudato sii, o mio Signore,
per sorella Luna e le Stelle:
in cielo le hai formate
limpide, belle e preziose.



2

Laudato si’, mi’ Signore,
per frate vento e per aere
e nubilo e sereno et onne tempo,
per lo quale a le Tue creature
dài sustentamento.

Laudato si’, mi’ Signore,
per sor’aqua,
la quale è multo utile et humile
e pretiosa e casta.

Laudato si’, mi’ Signore,
per frate focu,
per lo quale ennallumini la notte,
et ello è bello e iocundo
e robustoso e forte.

Laudato si’, mi’ Signore,
per sora nostra matre terra,
la quale ne sustenta e governa,
e produce diversi fructi
con coloriti flori et herba.

Laudato si’, mi’ Signore,
per quelli ke perdonano per lo Tuo amore,
e sostengo infirmitate e tribulatione.
Beati quelli ke ‘l sosterrano in pace,
ka da Te, Altissimo, sirano incoronati.

Laudato si’, mi’ Signore,
per sora nostra morte corporale,
da la quale nullu homo vivente pò skappare:
guai a quelli ke morrano ne le peccata mortali;
beati quelli ke trovarà ne le tue santissime 
voluntati,
ka la morte secunda no ‘l farrà male.

Laudate e benedicete mi’ Signore
e ringratiate e serviateli cum
grande humilitate.

Laudato sii, o mio Signore,
per frate Vento e per l’Aria, l
e Nuvole, il Cielo sereno ed ogni tempo
per il quale alle tue creature
dai sostentamento.

Laudato sii, o mio Signore,
per sorella Acqua,
la quale è molto utile, umile,
preziosa e casta.

Laudato sii, o mio Signore,
per frate Fuoco,
con il quale ci illumini la notte:
ed esso è bello e giocondo,
e robusto e forte.

Laudato sii, o mio Signore,
per nostra Madre Terra,
la quale ci sostenta e governa
e produce diversi frutti 
con coloriti fiori ed erba.

Laudato sii, o mio Signore,
per quelli che perdonano per amor tuo
e sopportano malattia e sofferenza.
Beati quelli che le sopporteranno in pace
perché da te saranno incoronati.

Laudato sii, o mio Signore,
per nostra sorella Morte corporale,
dalla quale nessun uomo vivente può scampare:
guai a quelli che morranno nel peccato mortale.
Beati quelli che si troveranno nella tua volontà
poiché loro la morte non farà alcun male.

Laudate e benedite il Signore 
e ringraziatelo e servitelo 
con grande umiltà.



3

Letture dalla Bibbia e dal Vangelo

Alla donna disse: «Moltiplicherò i tuoi dolori e le tue gravidanze,
con dolore partorirai figli.
Verso tuo marito sarà il tuo istinto, ma egli ti dominerà».
All'uomo disse: «Poiché hai ascoltato la voce di tua moglie e hai mangiato dell'albero, di 
cui ti avevo comandato: Non ne devi mangiare, maledetto sia il suolo per causa tua!
Con dolore ne trarrai il cibo per tutti i giorni della tua vita.
Spine e cardi produrrà per te e mangerai l'erba campestre.
Con il sudore del tuo volto mangerai il pane; finché tornerai alla terra,
perché da essa sei stato tratto: polvere tu sei e in polvere tornerai!». 
[…]
Il Signore Dio lo scacciò dal giardino di Eden, perché lavorasse il suolo da dove era stato 
tratto 

[Genesi, 3, 16-]

Perciò vi dico: per la vostra vita non affannatevi di quello che mangerete o berrete, e 
neanche per il vostro corpo, di quello che indosserete; la vita forse non vale più del cibo e 
il corpo più del vestito? 
Guardate gli uccelli del cielo: non seminano, né mietono, né ammassano nei granai; 
eppure il Padre vostro celeste li nutre. Non contate voi forse più di loro? 
E chi di voi, per quanto si dia da fare, può aggiungere un'ora sola alla sua vita? 
E perché vi affannate per il vestito? Osservate come crescono i gigli del campo: non 
lavorano e non filano. 
Eppure io vi dico che neanche Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro. 
Ora se Dio veste così l'erba del campo, che oggi c'è e domani verrà gettata nel forno, non 
farà assai più per voi, gente di poca fede? 
Non affannatevi dunque dicendo: Che cosa mangeremo? Che cosa berremo? Che cosa 
indosseremo? 
Di tutte queste cose si preoccupano i pagani; il Padre vostro celeste infatti sa che ne 
avete bisogno. 
Cercate prima il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date in 
aggiunta. 
Non affannatevi dunque per il domani, perché il domani avrà già le sue inquietudini. 
A ciascun giorno basta la sua pena. 

[Matteo, 6, 25-34]



4

Commento, da monastero di Bose

La  doppia  domanda  su  cui  oggi  ci  soffermiamo  si  inserisce  in  un  brano  evangelico
piuttosto noto, in un susseguirsi di inviti e domande di Gesù, fra cui: “La vita non vale forse
più del cibo e il corpo più del vestito?”. 
Il vangelo qui ci fa assaporare quello stupore poetico che Gesù vive e con cui cerca di
coinvolgere chi lo ascolta, chi lo incontra, allora come oggi: gli uccelli del cielo e i gigli dei
campi, bellezza naturale eppure sempre sorprendente del cielo e della terra,  della vita
nella sua interezza. 
Queste parole di Gesù non possono essere ridotte a un invito naif, a uno sguardo ingenuo
che non tiene conto della concretezza del vivere. Lo stile del linguaggio qui è di stampo
sapienziale,  eppure risuonano numerosi  imperativi,  paragonabili  al:  “Non giudicate” (Mt
7,1) che segue immediatamente il nostro brano. 
“Non preoccupatevi” è il primo tra i nostri imperativi: dichiara il messaggio centrale, ripreso
anche alla fine, con il verbo che ricorre qui numerose volte. Forse aiuterebbe tornare al
significato racchiuso nel verbo greco, il significato di “affannarsi”. È lo stesso verbo che
l’evangelista mette in bocca a Gesù mentre Marta si fa in quattro per servirlo e Maria se ne
sta lì tranquilla ad ascoltarlo, senza far nulla: “Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte
cose” (Lc 10,41). Il  rimprovero, un rimprovero accorato, riguarda il  disperarsi e agitarsi
tanto, non il fare ciò che pure resta da fare nel quotidiano di ciascuno. 
Nel nostro brano Matteo utilizza questo verbo per tre volte al negativo: “Non affannatevi”.
Questo diventa come un ritornello, intercalato però da tre imperativi espressi in positivo:
“guardate”,  “osservate”,  “cercate”.  Questi  imperativi  sono  degli  inviti,  accorati,  che
sembrano suggerire: fermatevi, provate a scorgere più nel profondo quel che dà senso al
vostro vivere, al vostro irrefrenabile lavorio, perché il lavoro è certo degno di cura, ma in
ogni caso non è la sorgente né l’orizzonte ultimo da cercare, di cui vivere, di cui rendere
grazie. 
Il primo “non affannatevi” in greco è al presente, sottolinea l’aspetto della durata, quasi a
dire: smettete di affannarvi per tutta la durata della vostra vita, ogni giorno. Gli altri due
“non affannatevi”, all’aoristo greco, mettono in risalto delle azioni puntuali, perché Gesù
viene ora a declinare in che cosa dobbiamo esercitarci a non affannarci: nei nostri bisogni
primari di mangiare, bere, vestirci. È un esercizio, un esercizio di ogni giorno. 
Gli  imperativi  positivi  seguono invece l’andamento inverso,  dal  momentaneo,  come gli
uccelli e i gigli, all’orizzonte ampio del regno di Dio, che tutto racchiude. Ogni cosa c’è,
ogni cosa esiste grazie al Padre nostro celeste, che si prende cura degli uccelli come dei
gigli: perché non dovrebbe curarsi di noi? 
Le parole di  Gesù non si  fermano mai ai  divieti.  Gesù è capace di  affascinare,  di  far
scegliere per fascinazione. Gesù, l’oggi di Dio, il Regno che viene e che è in mezzo a noi.
Se solo noi avessimo il cuore libero per accorgercene e fargli spazio, al di là di noi stessi! 
Perché ci affanniamo tanto? Perché, sembra suggerirci Gesù stesso, non ci fidiamo, non
abbiamo abbastanza fiducia in Dio che ci è Padre in Gesù Cristo, nostro fratello; perché
siamo “di  fede piccola”,  come dice  il  nostro vangelo.  La questione  è  dunque la  fede.
Accresci, Signore, la nostra fede, al di là delle nostre incertezze, domande, paure, al di là
anche delle nostre attese! 
Il vangelo oggi ci raggiunge attraverso la dimensione dell’anima e del corpo, del nostro
essere totale, integrale, unito, e unico. Perché questo siamo agli occhi di Dio, interi. E ai
nostri  occhi che cosa siamo? Gesù ci sprona ad affinare uno sguardo più profondo, a
unificare il nostro cuore. 
Al “non affannatevi” fanno da contraltare il “guardate”, ossia notate, aprite gli occhi sulla
realtà che vi circonda; e poi “osservate”, prestate attenzione, considerate, guardate con
cura. E l’oggetto di queste azioni contemplative sono gli uccelli del cielo che non seminano
né mietono né raccolgono nei granai, e gli eleganti gigli dei campi, che non faticano e non
filano. Abbiamo qui il superamento di ogni attività tipicamente maschile o femminile. La
vita  non  dipende  dalle  nostre  attività,  che  pure  dobbiamo  compiere,  ed  è  bene  che
compiamo. 



5

Occorre riconoscere che tutto viene da Dio: è il Padre che nutre e che ricopre, e lo fa con
magnanimità e splendore, non fermandosi alla nostra pochezza, alla nostra fragilità, alla
nostra incredulità. E a Dio tutto è chiamato a tornare nel nostro cercare il suo Regno, nel
nostro non opporgli  resistenza,  nel  nostro anelare a esso a tal  punto da divenirne noi
stessi, con le nostre semplici vite, dei germogli. “Cercate prima il Regno di Dio e la sua
giustizia” (v. 33), la giustizia del Padre. Cercate anzitutto, prima: la priorità è intenzionale,
è assoluta. Da questo prima dipende e deriva tutto il resto. 
L’ultimo versetto riprende il “non affannatevi” e questa volta rimanda al domani, il quale “si
affannerà da sé stesso”. Non è solo l’oggi a inquietarci ma anche il domani. Ma Gesù ci
ricorda che anch’esso non sta nelle nostre mani. A noi, oggi, è chiesto di tenere gli occhi
aperti, di tendere ad avere il cuore largo, di non rimanere intrappolati in quel che crediamo
di possedere, dai beni alle convinzioni raggiunte. Ci è chiesto di tornare a stupirci, oggi e
domani, di cercare, di desiderare con tutto noi stessi l’oggi di Dio, il Regno che viene e che
già  fiorisce,  la  presenza  del  Signore  Gesù in  noi  e  in  mezzo  a  noi.  Questo  il  nostro
nutrimento, il nostro rivestirci della sua gloria. 
“Si tratta”, scrive Angelo Casati ne Il sorriso di Dio, “di ritornare a incantarsi per l’oltre, per
il volto che abita le cose e le fa dono. Ma l’incantamento viene da un indugio, da una
capacità  di  sostare.  Indugiare  alla  soglia  delle  cose.  La fretta  è  nemica,  radicalmente
nemica,  dell’incantamento.  La  fretta  che  ci  consuma  è  parente  stretta  della  voracità.
L’ansia non ci  lascia guardare il  presente.  La fretta ci  fa predatori.  L’incantamento ha
bisogno di sosta. ‘Guardate’ – dice Gesù – ‘osservate’. Noi scivoliamo via, qualche volta
per  stordimento,  altre  volte  per  cattiva  interpretazione  del  Regno  …  Ritorni  il  tempo
dell’incantamento. Contro l’affanno”. 



6

Papa Francesco, Laudato Si, 2015

La sfida urgente di proteggere la nostra casa comune comprende la preoccupazione di
unire tutta la famiglia umana nella ricerca di uno sviluppo sostenibile e integrale, poiché
sappiamo che le cose possono cambiare. Il Creatore non ci abbandona, non fa mai marcia
indietro nel suo progetto di amore, non si pente di averci creato. L’umanità ha ancora la
capacità  di  collaborare  per  costruire  la  nostra  casa  comune.  Desidero  esprimere
riconoscenza, incoraggiare e ringraziare tutti coloro che, nei più svariati settori dell’attività
umana,  stanno  lavorando  per  garantire  la  protezione  della  casa  che  condividiamo.
Meritano una gratitudine speciale quanti lottano con vigore per risolvere le drammatiche
conseguenze del degrado ambientale nella vita dei più poveri del mondo. I giovani esigono
da noi un cambiamento. Essi si domandano com’è possibile che si pretenda di costruire
un futuro migliore senza pensare alla crisi ambientale e alle sofferenze degli esclusi.
Rivolgo un invito urgente a rinnovare il dialogo sul modo in cui stiamo costruendo il futuro
del  pianeta.  Abbiamo  bisogno  di  un  confronto  che  ci  unisca  tutti,  perché  la  sfida
ambientale  che  viviamo,  e  le  sue  radici  umane,  ci  riguardano  e  ci  toccano  tutti.  Il
movimento ecologico mondiale ha già percorso un lungo e ricco cammino, e ha dato vita a
numerose aggregazioni di cittadini che hanno favorito una presa di coscienza. Purtroppo,
molti sforzi per cercare soluzioni concrete alla crisi ambientale sono spesso frustrati non
solo dal  rifiuto dei  potenti,  ma anche dal  disinteresse degli  altri.  Gli  atteggiamenti  che
ostacolano le vie di soluzione, anche fra i credenti, vanno dalla negazione del problema
all’indifferenza, alla rassegnazione comoda, o alla fiducia cieca nelle soluzioni tecniche.
Abbiamo  bisogno  di  nuova  solidarietà  universale.  Come  hanno  detto  i  Vescovi  del
Sudafrica, «i talenti e il coinvolgimento di tutti sono necessari per riparare il danno causato
dagli umani sulla creazione di Dio».[22] Tutti possiamo collaborare come strumenti di Dio
per  la  cura  della  creazione,  ognuno  con  la  propria  cultura  ed  esperienza,  le  proprie
iniziative e capacità.
Spero che questa Lettera enciclica, che si aggiunge al Magistero sociale della Chiesa, ci
aiuti a riconoscere la grandezza, l’urgenza e la bellezza della sfida che ci si presenta. In
primo luogo, farò un breve percorso attraverso vari aspetti dell’attuale crisi ecologica allo
scopo di  assumere i  migliori  frutti  della  ricerca scientifica  oggi  disponibile,  lasciarcene
toccare in profondità e dare una base di concretezza al percorso etico e spirituale che
segue.  A  partire  da  questa  panoramica,  riprenderò  alcune  argomentazioni  che
scaturiscono dalla tradizione giudeo-cristiana, al fine di dare maggiore coerenza al nostro
impegno per  l’ambiente.  Poi  proverò  ad  arrivare  alle  radici  della  situazione attuale,  in
modo da coglierne non solo i  sintomi ma anche le cause più  profonde. Così  potremo
proporre  un’ecologia  che,  nelle  sue  diverse  dimensioni,  integri  il  posto  specifico  che
l’essere umano occupa in questo mondo e le sue relazioni con la realtà che lo circonda.
Alla luce di tale riflessione vorrei fare un passo avanti in alcune ampie linee di dialogo e di
azione che coinvolgano sia ognuno di noi, sia la politica internazionale. Infine, poiché sono
convinto che ogni cambiamento ha bisogno di motivazioni  e di  un cammino educativo,
proporrò alcune linee di maturazione umana ispirate al tesoro dell’esperienza spirituale
cristiana.
Ogni  capitolo,  sebbene  abbia  una  sua  tematica  propria  e  una  metodologia  specifica,
riprende a sua volta, da una nuova prospettiva, questioni importanti affrontate nei capitoli
precedenti.  Questo  riguarda  specialmente  alcuni  assi  portanti  che  attraversano  tutta
l’Enciclica.  Per  esempio:  l’intima  relazione  tra  i  poveri  e  la  fragilità  del  pianeta;  la
convinzione che tutto nel mondo è intimamente connesso; la critica al nuovo paradigma e
alle forme di potere che derivano dalla tecnologia; l’invito a cercare altri modi di intendere
l’economia e il progresso; il valore proprio di ogni creatura; il senso umano dell’ecologia; la
necessità di dibattiti sinceri e onesti; la grave responsabilità della politica internazionale e
locale; la cultura dello scarto e la proposta di un nuovo stile di vita. 
Questi  temi  non  vengono  mai  chiusi  o  abbandonati,  ma anzi  costantemente  ripresi  e
arricchiti.



7

Prologo dal Cantico della Terra, di Stefano Mancuso

Il  Cantico  delle  creature  -  o  più
correttamente Laudes  creaturarum o
Cantico  di  frate  sole  -  ha  da  poco
compiuto ottocento anni. Il testo poetico
più antico della letteratura italiana è un
salmo  di  lode  alla  creazione,  una
preghiera, un inno alla vita e, allo stesso
tempo, un manuale pratico - il primo, in
effetti  -  sulla  vita  del  nostro  pianeta.
Francesco  canta  la  vita  attraverso  gli
elementi  necessari  all'emergenza  di
questo  fenomeno  unico.  Ogni  fattore
preso  in  considerazione  è  essenziale.
Come nella ricetta di una pietanza o, se
avete  una  mentalità  piì1  scientifica,  in
un  protocollo  sperimentale,  ogni
componente deve essere presente nelle
quantità corrette e occorre sia aggiunto
a  tutti  gli  altri  soltanto  nel  momento
giusto. È sufficiente un solo errore nella
sequenza  o  l'assenza  di  un  solo
ingrediente  perché  non  torni  più  nulla.
San Francesco individua lo schema che
rende  possibile  la  vita,  e  con  le  sue
strofe  propone  una  sequenza  di
passaggi  che  è  sia  una  lista  degli
elementi della realtà cosmica come la si

concepiva ai suoi tempi, sia l'enumerazione dei fondamenti necessari alla vita. Immaginate
qualcosa a  mezzo  fra  un manuale  di  istruzioni  e  un  libretto  per  la  manutenzione  del
fenomeno più raro dell'universo, scritto nella lingua più meravigliosa che possiate sognare,
e vi sarete fatti un'idea di cosa sia il Cantico delle creature. E poi l'economia delle parole,
utilizzate con la parsimonia di chi ha fatto dell'uso limitato delle risorse - qualunque risorsa,
parole incluse - una fondamentale ragione di vita. Ogni parola del Cantico è necessaria:
l'acqua, anzi sora acqua è molto  utile et umile et pretiosa et casta; frate focu è bel/o et
iocundo et robustoso et forte. È difficile leggere un testo più preciso e musicale del Cantico
ed è ancora più difficile, direi impossibile, trovare un qualsiasi altro testo, non si parli poi di
un manuale  di  istruzioni,  che dimostri  in  ogni  suo  verso,  parola  dopo parola,  un  così
incondizionato amore per l'argomento di cui tratta.
Basterebbe la qualità poetica del  Cantico per renderlo un'opera senza uguali. Ma non è,
davvero, tutto qui. C'è molto di più. C'è la sua sovrannaturale capacità di raccontare in
pochi versi la sequenza necessaria a creare la vita. Non serve davvero conoscere l'esatta
sequenza di tutti i nomi di Dio o altre astruse pratiche esoteriche per ricreare un mondo.
Quello che serve, ci dice san Francesco, sono: l'energia del sole, l'atmosfera. l'acqua, il
fuoco, il suolo, gli esseri viventi: le piante; quindi, quelli che perdonano e amano e, infine,
la morte,  quella scandalosa sorella  nostra morte  corporale senza la quale il  ciclo  non
potrebbe mai funzionare. Il Cantico delle creature, riconoscendo la necessità che ognuno
di  questi  attori  esista,  sovverte  ogni  rappresentazione  gerarchica  della  realtà  che,  da
Aristotele in poi,  ha visto succedersi in una scala ascendente pietre, piante, animali, e
quindi  l'essere  perfetto:  l'uomo,  all'apice  della  piramide.  La  rivoluzione  del  lessico
francescano di  chiamare fratel1o o sorella ciascuno degli  elementi  della vita,  sia esso
animato o inanimato, è legata alla chiara percezione che l'intera realtà sia unitaria. Una
rete, in altri termini, in cui ogni nodo è fondamentale per la sua struttura e nella quale non



8

esiste gerarchia, migliore o peggiore, sopra e sotto. Tutto è allo stesso livello. Una rete di
pari, che Francesco contempla e loda perché sono un esempio di obbedienza al volere di
Dio o - è la stessa cosa - alle leggi della natura. È l'osservazione della loro indescrivibile
bellezza e incomprensibile complessità che spinge alla lode. L'origine comune della realtà,
che Francesco vede nella creazione divina,  impone che tutta  la creazione,  sia questa
costituita  da  esseri  animati  o  inanimati,  sia  da  considerare  in  rapporto  di
fratellanza/sorellanza. Scrive Bonaventura da Bagnoregio nella Legenda minor: «Inoltre, in
considerazione della prima origine di tutte le cose, chiamava tutte le creature, per quanto
modeste,  con  i1  nome  di  fratello  e  di  sorella,  considerando  che,  insieme  con  lui,
provenivano da un unico Principio». È per questo motivo che la conversione - qualunque
conversione, da quella religiosa a quella ecologica - dovrebbe avere come conseguenza la
restaurazione di un rapporto di fiducia e di affetto reciproco fra gli uomini e ogni altra forma
di vita. 
In un'epoca come la nostra, fatta di inutilissime liste e di classifiche ancor più vane, la lista
di Francesco appare come un faro che da secoli illumina i fondamentali elementi da cui
dipende il fenomeno più raro dell'universo: la vita. Da messor lo frate sole a sora nostra
morte corporale passando per la luce, l'acqua, la terra e il fuoco, il Cantico racconta la
storia della vita; dell'unica eccezione al vuoto dell'universo: quella piccola differenza da cui
dipendono enormi conseguenze. 
Francesco che pone l'uomo allo stesso livello di ogni altra creatura, che rifiuta il concetto
stesso di proprietà, Francesco dell'uso povero delle risorse, che in nome dell'amore per il
creato ci indica con lucidità e incrollabile fede la direzione da prendere per garantire che la
vita continui a prosperare, ci accompagnerà in questa lettura del Cantico. 
A ottocento anni dalla composizione di questo pilastro della civiltà occidentale e alla luce
di  un  futuro  che  si  preannuncia  instabile  -  nel  senso  fisico  del  termine,  ossia  non
prevedibile -, ho pensato che ripartire dal  Cantico potesse essere una buona idea per
raccontare come frate sole, frate vento, sora acqua e madre terra guidino e proteggano i
destini della vita, e come solo l'amore, per loro come per tutti gli altri fratelli e sorelle, tutti
gli esseri viventi con i quali condividiamo la casa comune, ci permetterà di affrontare, con
ragionevoli speranze di successo, il nostro viaggio nel futuro.

A questo link: https://youtu.be/q-2PYAN2_78?si-zxWHvNgb6pwWe4W2
è  possibile  vedere  la  registrazione  completa  dell'intervento  di  Stefano  Mancuso  su  il
cantico della terra in occasione di BENETHICA 2025



9

il Cantico della Terra: la parola di Francesco sul creato nel mondo di oggi
di Andres Lasso

Nel cantico di Francesco la parola, il verbo più ricorrente è “lodare”. Associato a tutto ciò
che c'è di bello ma persino alla morte corporale. Questo può anche far storcere il naso
In realtà significa che in questa armonia che Francesco ha trovato, ha scoperto, tutto è
stupore elode, e persino le cose negative e quella che a primo acchito è la più negativa di
tutte, acquistano unsenso, un loro posto.
Il  Principio  e  fondamento di  Ignazio  di  Loyola.  “L'uomo è creato  per  lodare,  riverire  e
servire  Dionostro  Signore,”papa  Francesco,  gesuita,  discepolo  di  Ignazio,  scrive  la
Laudato sì conoscendo bene il principio e
fondamento. Sceglie di iniziare l'enciclica con la lode. (un'enciclica prende come titolo le
dueparole iniziali del testo) Però l'enciclica apre subito con il tema del conflitto. Rispetto
all'armonia delle parole di Francesco d'Assisi, rispetto all'obiettivo della Lode indicato dal
titolo, siamo subito portati a vedere il conflitto in cui siamo immersi.
LS2  Questa  sorella  protesta  per  il  male  che  le  provochiamo,  a  causa  dell’uso
irresponsabile e dell’abuso dei beni che Dio ha posto in lei. Siamo cresciuti pensando che
eravamo suoi proprietari e dominatori, autorizzati a saccheggiarla. La violenza che c’è nel
cuore umano ferito dal peccato si manifesta anche nei sintomi di malattia che avvertiamo
nel  suolo,  nell’acqua,  nell’aria  e  negli  esseri  viventi.  Per  questo,  fra  i  poveri  più
abbandonati e maltrattati, c’è la nostra oppressa e devastata terra, che «geme e soffre le
doglie del parto»
Conflitto  ecologia  ed economia.  La  lezione  del  lockdown:  Quando avevamo le  attività
economiche  ferme  e  dunque  una  economia  in  crisi,  la  natura  sembrava  risvegliarsi
ovunque, venivano segnalati delfini nei canali di Venezia con acque trasparenti, nei porti,
mammiferi rari avvistati in città, questo non solo da noi ma in tutto il mondo. Sembrava che
questo ritrovato stato di salute fosse inversamente proporzionale allo stato di salute della
nostra società, eravamo chiusi in casa, i reparti di rianimazione pieni.
Quando il lockdown è finito, in due giorni le acque del fiume Sarno, che erano tornate
limpide come le avevano descritte poeti del passato, sono tornate alla loro “normalità”.
“non possiamo tornare alla normalità perché la normalità era il problema” era una frase
che veniva pronunciata in quei giorni, ormai 6 anni fa. In realtà la normalità è tornata molto
rapidamente, una normalità che chiede un continuo tributo alla casa comune.
Ecologia ed economia parlano di due “case” diverse. La società, la casa dell'uomo, in un
caso,  la biosfera, il  creato, la “casa dei  viventi”.  Questo conflitto “umanità biosfera” c'è
stato fin dall'antichità, ma in parte perché non avevamo la capacità odierna di impattare
sulla natura, in parte perché oggi siamo molti di più, questo conflitto ha toccato un apice,
tanti segnali ci dicono che non possiamo più ignorarlo, o questa crisi ci travolgerà.
C'è una relazione da ricomporre.
LS66 tre relazioni fondamentali strettamente connesse: la relazione con Dio, quella con il
prossimo e quella con la terra. Secondo la Bibbia, queste tre relazioni vitali sono rotte, non
solo fuori, ma anche dentro di noi. Si tende a credere che «ogni acquisto di potenza sia
semplicemente progresso, accrescimento di  sicurezza,  di utilità,  di benessere, di  forza
vitale,  di  pienezza  di  valori», come  se  la  realtà,  il  bene  e  la  verità  sbocciassero
spontaneamente dal potere stesso della tecnologia e dell’economia. Il fatto è che «l’uomo
moderno non è stato educato al retto uso della potenza».

Due testi da Genesi
Gn 1, 31Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa molto buona.

Gn 2,15 Il Signore Dio prese l'uomo e lo pose nel giardino di Eden, perché lo coltivasse e
lo custodisse.
Coltivare presuppone un atteggiamento attivo, l'uso delle braccia, dell'intelligenza. L'uomo
non è pensato per stare in paradiso in modo passivo, soltanto a godere del creato in un
perpetuo riposo.



10

Nel  paradiso  c'è  anche  da  darsi  da  fare. (tu  ora  lavorerai  con  sudore...  è  una
conseguenza, non una punizione, è la rottura della relazione che ha quelle conseguenze
sul modo di vivere il lavoro, la sofferenza, il  dare la vita ecc) Al contempo la custodia
presuppone tutela, delicatezza. Responsabilità.
Ciò implica una relazione di reciprocità responsabile tra essere umano e natura. (LS 67)
Reciprocità  dunque  non  solo  noi  responsabili  della  natura  ma  la  natura  responsabile
dell'essere umano. L'enciclica (e in generale la visione ebraico cristiana) vede una natura
che si prende cura di noi.
Il non tenere insieme queste due dimensioni del coltivare e del custodire, è il conflitto, che
l'enciclica collega alla rottura della relazione con Dio, ovvero il peccato.....
Il  peccato  è  rappresentato  nel  racconto  di  genesi  da  un  gesto  di  disobbedienza.  La
disobbedienza nasce generalmente dalla non fiducia. Non obbedisco perché penso che
ciò che mi viene detto non sia la cosa migliore per me, non mi fido, so io cosa è bene per
me, penso che Dio sia un avversario oppure che non si occupi abbastanza di me, penso
quindi di dovermela cavare con le mie forze, in un contesto minaccioso, che non consente
la pienezza di vita. Lo stesso vale nelle disobbedienze “classiche” dei bambini. Sarà che i
miei genitori hanno valutato davvero bene cosa è giusto per me? Forse no.
La radice del nostro rapporto predatorio, squilibrato. con il pianeta sta qui.
questi effetti  potranno essere sempre peggiori se continuiamo con gli attuali  modelli  di
produzione  e  di  consumo.  (26)  Conosciamo  bene  l’impossibilità  di  sostenere  l’attuale
livello di consumo dei Paesi più sviluppati e dei settori più ricchi delle società (27)
L'ipervoracità della società attuale è conseguenza di questa sfiducia. un'umanità che si è
sempre più  convinta  che  ben-essere  corrisponda a ben-avere,  e  che  pienezza di  vita
significhi accumulare, beni, esperienze... e così consumiamo troppo di tutto.
Il mare al largo delle coste di Terranova, era stato descritto dai primi viaggiatori europei ad
esempio Caboto,  come un tappeto  brulicante  di  pesci.  Nei  secoli  metodi  e  tecnologie
sempre più impattanti hanno aumentato i prelievi di merluzzi, fino ad arrivare negli anni 70
a un picco di 800mila tonnellate annue. Da lì quel mare iniziò a collassare. Nel 1989, gli
scienziati hanno cercato di convincere il governo canadese a ridurre al minimo le soglie di
prelievo di pesce dal mare di Terranova. Quel tentativo cadde nel vuoto: il dipartimento di
pesca aveva sovrastimato le riserve naturali di pesce, mentre le "cassandre ambientaliste"
i biologi, avevano visto giusto. Dagli  anni 90 in poi quello che fu un mare brulicante di
pesci è divenuto un deserto ecologico e non si è mai più ripreso.
Ma il  conflitto  tra  umanità  e  biosfera,  va  di  pari  passo con  la crisi  interna all'umanità
stessa... alle relazioni tra popoli e in generale tra soggetti sociali
L'enciclica  parla  tanto  di  bene comune, inteso come qualcosa che coinvolge anche le
generazioni future.
Sento qualcosa come “bene comune”, cioè sia mio che dell'altro,  se sento che l'altro è
come me, se siamo sulla stessa barca, allora voglio fare causa comune.
Invece una delle  parole guida del  mondo odierno è la competitività,  competere.  Sono
termini che non mettiamo mai in discussione... l'enciclica lo fa (vedasi esempio al 210),
chiama certe parole “miti della modernità”.
Competere  è  l'antitesi  di  fare  causa  comune.  Il  destino  di  uno  è  opposto  al  destino
dell'altro. Si vince una competizione se gli altri la perdono. E viceversa.
La  guerra  è  la  forma estrema  di  competizione.  Non è  un  caso  che  la  guerra  si  stia
riaffacciando proprio quando tocchiamo e superiamo i confini planetari.

Conversione
Langer 1991. “E' un tempo, questo, in cui non passa giorno senza che si getti qualche
pietra sull'impegno pubblico,  specie politico. Troppa è la corruzione, la falsità, il  trionfo
dell'apparenza e della volgarità. Troppo accreditati i finti rinnovamenti, moralismi abusivi,
demagogia  e  semplicismo.  Troppo  evidente  la  carica  di  eversione  e  deviazione  che
caratterizza mansioni che dovevano essere di estrema responsabilità. Troppo tracotanti si
riaffacciano durezza sociale, logica del più forte, competizione selvaggia. Davvero non si
sa dove trovare le risorse spirituali per cimentarsi su un terreno sempre più impervio. Non



11

sarà magari più saggio abbandonare un campo talmente intossicato da non poter sperare
in alcuna bonifica, e coltivare - semmai - altrove nuovi appezzamenti,  per modesti che
siano? O dobbiamo forse riandare alla storia di Giona, precettato per recarsi a Ninive, a
raccontare agli abitanti di quella città una novella pesante e sgradevole, tanto da indurlo
alla  diserzione,  imbarcandosi  sulla  prima  nave  che  andava  in  direzione  lontana  e
contraria, pur di non portare il messaggio?”

Conversione è diverso da transizione. 
Intanto la transizione di cui si sente parlare sembra generalmente qualcosa di interno al
“paradigma  tecnocratico”.  Passiamo  da  una  economia  sporca  a  una  green.  E  la
transizione ci fa pensare a qualcosa che avviene con una certa gradualità, perché questo
passaggio  ha bisogno di  un certo  tempo: per  cambiare il  tipo  di  prodotto,  le  abitudini
eccetera.
Conversione è invece una trasformazione completa, una inversione di 180 gradi. Il conflitto
umanità pianeta non ha bisogno solo  di  un cambio degli  oggetti,  ma di  un cambio di
sguardo,  di  approccio,  di  relazioni  tra  persone,  tra  popoli,  tra  società  e  natura.  La
conversione  è uno scatto, poi i cambiamenti che mette in moto possono anche essere
graduali, ma la conversione ha uno slancio, porta in sé qualcosa di brusco.
La conversione da dove nasce? Più che da un ragionamento, da un'esperienza. Più che
dal mettermi a tavolino a cercare le soluzioni tecniche, dal vissuto. Il vissuto comprende
anche i fallimenti.
Le crisi economiche internazionali hanno mostrato con crudezza gli effetti nocivi che porta
con sé il disconoscimento di un destino comune 159
Il non aver fatto esperienza di un destino comune, ci ha portato in più ambiti a delle crisi.
La crisi  può essere una molla per la conversione,  la crisi  può essere  apocalisse,  cioè
rivelazione.  Riconoscersi  in  un  destino  comune  è  già  un  primo  elemento  di  questa
conversione. da pari a pari, senza primogeniture, (in antitesi al “giardino ordinato”).
Conversione è anche riconoscere che Noi non abbiamo la soluzione. 
Ripetiamocelo. Paradossalmente questo è liberante, ci mette in una condizione di ricerca.
Ci  evita  le  delusioni  dell'incomprensione,  perché  se  crediamo  che  noi  abbiamo  la
soluzione, la verità, siamo perennemente delusi con il  mondo che non ci capisce, non
prende dalle nostre mani la soluzione.
C'è poi una dimensione collettiva, sociale della conversione. 
LS 219  Tuttavia, non basta che ognuno sia migliore per risolvere una situazione tanto
complessa come quella che affronta il mondo attuale. (...). La conversione ecologica che
si richiede per creare un dinamismo di cambiamento duraturo è anche una conversione
comunitaria
Langer, II pezzo: “Quando il profeta finalmente la raggiunge e l'avvisa, la città di Ninive
prende le sue misure per obbedire all'avvertimento profetico. Eccelle, tra i provvedimenti
adottati per risanare e purificare la città, il digiuno. "Ognuno si converta dalla sua malvagia
condotta e dall'iniquità che è nelle sue mani". Gli animali, fratelli degli uomini, prendono
parte al digiuno. Viene emanato il "decreto del re": mostra che non basta la conversione
individuale, occorre anche cambiare qualcosa nelle regole della città, per cambiare strada.
Nel  digiuno  si  può  ottimamente  sintetizzare  il  cuore  del  messaggio  anche  della
"conversione  ecologica":  la  corsa  sfrenata  al  profitto,  all'espansione,  alla  crescita
economica,  alla  dissipazione  energetica  ed alimentare,  alla  super-motorizzazione,  alla
montagna ormai ingestibile dei rifiuti... un digiuno, una scelta di autolimitazione, del "vivere
meglio con meno", è oggi necessario ed urgente.
Partecipazione, è un elemento di questa conversione collettiva. Perché a differenza della
storia  di  Giona,  nella  realtà  i  profeti  non  vengono  ascoltati,  vengono  osteggiati.
Partecipazione significa rompere la solitudine del profeta.
Infine, un ultimo elemento della conversione. Lo stupore:
LS 225 D’altra parte, nessuna persona può maturare in una felice sobrietà se non è in
pace  con  sé  stessa.  E  parte  di  un’adeguata  comprensione  della  spiritualità  consiste
nell’allargare la nostra comprensione della pace, che è molto più dell’assenza di guerra.



12

La pace interiore delle persone è molto legata alla cura dell’ecologia e al bene comune,
perché,  autenticamente  vissuta,  si  riflette  in  uno  stile  di  vita  equilibrato  unito  a  una
capacità di stupore che conduce alla profondità della vita.
La natura è piena di parole d’amore, ma come potremo ascoltarle in mezzo al rumore
costante, alla distrazione permanente e ansiosa, o al culto dell’apparire? Molte persone
sperimentano un profondo  squilibrio  che le  spinge  a  fare le  cose a  tutta  velocità  per
sentirsi occupate, in una fretta costante che a sua volta le porta a travolgere tutto ciò che
hanno intorno a sé.
Conversione  dal  rumore  costante,  conversione  dalla  fretta  costante.  Questo  processo
significa allenarsi allo stupore, lo stupore per Francesco conduce alle profondità della vita.
Non è qualcosa di inscritto nelle cose, non è che ci si stupisce di più quanto più le cose
sono  stupefacenti,  ma  lo  stupore,  per  l'enciclica,  presuppone  una  capacità.  Tutte  le
capacità vanno allenate. Il rumore costante, l'iperstimolazione visiva e uditiva che è uno
dei segni dei tempi, la fretta costante, che è uno dei segni dei tempi, ci riducono questa
capacità. La conversione presuppone insomma un fare ripulisti, fare spazio, singolarmente
e collettivamente, alla novità.
LS 12 Il mondo è qualcosa di più che un problema da risolvere, è un mistero gaudioso che
contempliamo nella letizia e nella lode.
Nausicaa di Myazaki. 
Un film di  animazione in cui  la  protagonista,  in  un mondo devastato  da catastrofi,  ha
conservato  la  capacità  di  stupirsi  di  ammirare.  Questa  capacità  la  porta  a  fare  delle
scoperte poi fondamentali per lei e per il suo tempo. 

Alleanza
Riposo, Limite, Responsabilità, Fiducia
1. Il Riposo
LS 237 Siamo chiamati a includere nel nostro operare una dimensione ricettiva e gratuita,
che è diversa da una semplice inattività. Si tratta di un’altra maniera di agire che fa parte
della nostra essenza. In questo modo l’azione umana è preservata non solo da un vuoto
attivismo, ma anche dalla sfrenata voracità e dall’isolamento della coscienza che porta a
inseguire l’esclusivo beneficio personale.  La legge del  riposo settimanale imponeva di
astenersi dal lavoro nel settimo giorno, «perché possano godere quiete il tuo bue e il tuo
asino e possano respirare i figli della tua schiava e il forestiero» (Es 23,12). Il riposo è un
ampliamento dello sguardo che permette di tornare a riconoscere i diritti degli altri.
il sabato ebraico, si offre quale giorno del risanamento delle relazioni dell’essere umano
con Dio, con sé stessi, con gli altri e con il mondo
Spesso, risanare gli equilibri perduti parte non tanto dal fare quanto dal non fare. Ci può
sembrare un paradosso, è qualcosa che cozza enormemente con la visione efficientista di
oggi. Già nel mondo antico c'era l'idea in alcuni che quel tempo fosse tempo perso, e ad
esempio Isaia si scaglia contro costoro. Questa dimensione del riposo si estende in modo
ancora più forte, nell'idea del riposo annuale ogni sette anni e infine nell'idea del giubileo.
71... fu stabilito anche un anno sabbatico per Israele e la sua terra, ogni sette anni (cfr Lv
25,1-4), durante il quale si concedeva un completo riposo alla terra, non si seminava, e si
raccoglieva soltanto l’indispensabile per sopravvivere e offrire ospitalità (cfr Lv 25,4-6).
Infine, trascorse sette settimane di anni, cioè quarantanove anni, si celebrava il giubileo,
anno del perdono universale e della «liberazione nella terra per tutti i suoi abitanti» (Lv
25,10).  Lo sviluppo di questa legislazione ha cercato di assicurare l’equilibrio e l’equità
nelle relazioni dell’essere umano con gli altri e con la terra dove viveva e lavorava. Ma,
allo stesso tempo, era un riconoscimento del fatto che il dono della terra con i suoi frutti
appartiene a tutto il popolo.
Ne viene fuori il concetto che anche la terra ha bisogno del riposo. Il maggese, tenere un
terreno a riposo per recuperare la fertilità, è qualcosa che conoscevano i nostri antenati e
che si conosceva anche ai tempi in cui è stato scritto il Levitico. La logica dell'efficienza
può  diventare  cancellazione  della  logica  del  riposo  e  quindi  uno  spezzare  uno  dei
fondamenti dell'alleanza, quello della gratuità.



13

Dal riposo, quello vero, si nutrono tutte le relazioni. Con le persone, con la natura, con le
cose, con Dio.
2. il limite
LS 105 Ogni epoca tende a sviluppare una scarsa autocoscienza dei propri limiti. Per tale
motivo  è  possibile  che  oggi  l’umanità  non  avverta  la  serietà  delle  sfide  che  le  si
presentano,  e «la possibilità  dell’uomo di  usare male  della sua potenza  è in continuo
aumento» ... la menzogna circa la disponibilità infinita dei beni del pianeta, che conduce a
“spremerlo” fino al limite e oltre il limite.
Se consumiamo troppo di  qualcosa,  abbiamo due strade,  la  strada  dell'efficienza  e  la
strada del limite. Oggi noi abbiamo lampadine molto più efficienti di una volta. Motori molto
più efficienti di una volta. Ma se noi, approfittando di ciò che l'innovazione offre, alziamo le
nostre pretese, si vanifica il salto di efficienza. L'efficienza da sola, senza il limite, provoca
ciò che gli studiosi chiamano “effetto rimbalzo”: i consumi aumentano lo stesso.
Le scelte individuali hanno un peso, ma rispettare un limite è più difficile per l'individuo che
consuma dei beni prodotti senza l'ottica di un limite. Oggi avremmo bisogno di porre dei
limiti alle varie filiere economiche, pensiamo al consumo di suolo, pensiamo alla pubblicità,
che fa da pilastro e da molla  della nostra  società vorace,  pensiamo alla  finanza,  che
lontana dall'essere servizio all'economia reale è qualcosa che si mangia l'economia reale
e la spinge a questa continua accelerazione distruttiva.
3.la responsabilità, riconoscere il valore di ogni cosa
LS 22 Questi problemi sono intimamente legati alla cultura dello scarto, che colpisce tanto
gli esseri umani esclusi quanto le cose che si trasformano velocemente in spazzatura. (…)
Non si è ancora riusciti ad adottare un modello circolare di produzione che assicuri risorse
per tutti e per le generazioni future...
Il  concetto  di  rifiuto  è  un  concetto  che  abbiamo  creato  noi.  La  natura  è  maestra  di
circolarità, non conosce rifiuto. Ma il concetto di rifiuto non è intrinseco ad un oggetto. Un
oggetto  ancora  funzionante  può  diventare  rifiuto,  se  viene  rifiutato.  Può  diventarlo  se
riparare è più costoso che comprare il  nuovo. Può diventarlo se vengono introdotti  dei
nuovi  standard che  rendono  obsoleto  il  vecchio,  come successo  per  il  nuovo  digitale
terrestre sulle televisioni.
La  cultura  dell'usa  e  getta  è  una  moltiplicatrice  di  rifiuti,  perché  disconosce  la
responsabilità.
4. la fiducia
Una alleanza presuppone sempre un rapporto di fiducia. Sentirsi al sicuro con l'altra parte,
sapere che si può contare, che non ci lascerà soli in mezzo ai guai.
L'idea  di  una  natura  matrigna,  in  agguato,  avara  rispetto  alle  nostre  necessità,  ci
impedisce un rapporto di fiducia. Di un Dio avverso alla nostra felicità, come quello che ci
presenta il serpente di Genesi... In questo la spiritualità dà forza al nostro ecologismo.
Salmo 131“io sono tranquillo  e sereno come bimbo svezzato  in braccio a sua madre”
Detto così può sembrare spiritualismo. Ma la fiducia ha dei risvolti molto concreti. 
Lv25 La terra produrrà frutti, voi ne mangerete a sazietà e vi abiterete tranquilli. Se dite:
Che  mangeremo  il  settimo  anno,  se  non  semineremo  e  non  raccoglieremo  i  nostri
prodotti?, io disporrò in vostro favore un raccolto abbondante per il sesto anno ed esso vi
darà frutti per tre anni.
Un capo tribù africano, intervistato da un documentarista su youtube ha risposto così alla
domanda  “cosa  vuoi  dire  alle  persone  che  guarderanno  questa  intervista?”.  “Siate
responsabili” e “la natura ci ama”
Scoprire questa fiducia è una sfida sia individuale che collettiva. La fiducia è qualcosa che
deriva dall'esperienza e dalla comprensione e conoscenza. L'esperienza mi fa capire che
posso  fidarmi,  che  non sono  da solo.  La  fiducia  di  quel  capo tribù è  frutto  della  sua
esperienza, del suo rapporto con la natura. La fiducia di Davide nel salmo è frutto della
sua  storia  personale.  Dunque sia  come persone,  che  come umanità  diffidente,  siamo
chiamati a fare esperienza e a conoscerla questa natura. Se siamo credenti siamo poi
chiamati  a  una  spiritualità  adulta,  in  cui  si  fa  esperienza  di  una  relazione  e  questa
relazione la si sperimenta anche nelle crisi.





15

Alcuni spunti dal libro di Adriano Favole La via selvatica. Storie di Umani e non umani

[…] Per capire e raccontare l'umanità occorre tenere bene in contro quella dimensione
della  vita  che  chiamiamo  “incolto”.  Può  apparire  un  proposito  stravagante  visto  che
viviamo in un'epoca che alcuni hanno proposto di chiamare “Antropocene”, letteralmente
l'epoca degli esseri umani, l'epoca in cui le “culture” trionfano (distruggendo il pianeta). Il
modello economico, che alcuni chiamano neoliberale e capitalista, che dall'Europa si è
esteso a gran parte del mondo, mira a rendere la Terra un luogo totalmente “coltivato”: un
luogo  in  cui  ogni  forma  di  vita,  se  vuole  sopravvivere,  deve  essere  addomesticata,
disciplinata, inserita nelle attività e nei progetti dell'essere umano, Una visione questa che
separa  nettamente  cultura  e  natura  relegando  l'incolto  in  una  dimensione  fastidiosa,
inutile, residuale. D'altra parte lo stesso termine “incolto” nel suo significato di “trasandato”
ha una connotazione negativa.
La narrazione prevalente della nostra storia è che siamo gli ultimi discendenti di società
contadine che hanno lottato contro l'incolto per farsi spazio nel mondo. […] Eppure non
viviamo su un pianeta completamente domesticato. L'incolto non è solo minaccia o fasidio.
Foreste,  praterie,  oceani  hanno  garantito  e  garantiscono  all'umanità  una  riserva  di
biodiversità e di potenzialità future. Le specie coltivate vengono dall'incolto e spesso ci
ritornano, come noi stessi al momento della morte. L'incolto è un aspetto del mondo che
viviamo  e  della  condizione  umana.  Non  è  un  caso  che  alcune  società  abbiano
“sacralizzato”  l'incolto,  proteggendolo  dall'invasività  e  dell'avidità  umana  con  norme  e
divieti.  E'  in  gran parte dell'incolto  o  nel  semicolto delle  foreste  e  degli  oceani  che  si
produce l'ossigeno che respiriamo; è nei greti dei torrenti e nelle forre sotterranee che si
accumula  l'acqua  che  beviamo.  Abitiamo  una  o  più  culture,  ma  ci  rapportiamo
inevitabilmente  con  l'incolto,  tutto  sommato  gli  dobbiamo  l'esistenza.  E  anche  se  non
sempre lo riconosciamo, l'incolto ha una sua vita, è un assemblaggio di progettualità che
prescindono da noi; l'incolto si cura di noi. Noi siamo l'incolto.
[…]  Abbiamo  studiato  a  scuola  che  la  preistoria,  l'epoca  che  precede  l'agricoltura,  il
domesticamento degli animali e delle piante, la costruzione delle prime città, l'invenzione
di  forme di  linguaggio  scritto  e  la  nascita  dei  primi  Stati  sarebbe  caratterizzata  dalla
onnipresenza  di  società  di  piccole  dimensioni,  divise  in  bande di  100  o  150 individui,
tendenzialmente  egualitarie.  La  mobilità,  l'erranza,  la  povertà  e  una  minacciosa
dipendenza dalle risorse dell'ambiente caratterizzerebbero quelle che sono state definite
società  di  “caccia  e  raccolta”,  un  tempo  diffuse  in  tutto  il  pianeta.  Poi,  dopo  l'ultima
glaciazione,  intorno  a  12000  anni  fa,  in  varie  parti  della  Terra  sarebbe  avvenuta  la
cosiddetta  “rivoluzione  agricola”;  gli  esseri  umani  impararono  a  piantare  i  semi,
domesticare i vegetali a tal punto da acquisire il potere assoluto di riprodurli e fecero lo
stesso con alcuni  animali e, creando villaggi  e piccole città stanziali,  cambiarono (e in
genere sottindendiamo) migliorarono radicalmente lel loro condizioni di vita. I cacciatori –
raccoglitori  diventarono  progressivamente  agricoltori  o  orticoltori  e  lentamente
scomparvero dal teatro del mondo, salvo quegli sparuti gruppi che ancora ai nostri tempi
sopravvivono in alcune parti del Sud Africa, dell'Amazzonia o dell'Australia.
Questo  vero  e  proprio  mito  di  fondazione  della  società  contemporanea  narra  che  la
grandezza  dell'essere  umano,  la  cultura,  la  civiltà,  ma  anche  i  suoi  gradi  tormenti,  i
conflitti,  le  violenze  e  le  disuguaglianze,  nacquero  da  quella  capacità  di  dominare  e
manipolare la natura che coincide con l'invenzione dell'agricoltura,  al  punto da ergersi
quale padrone del mondo. La cultura vince e sottomette la natura, presentandosi come la
dominatrice dell'incolto. 
Il mito di fondazione delle nostre società contrappone nettamente il contadino che produce
il proprio cibo (seppure con molta fatica) al cacciatore o alle raccoglitrici che “si limitano”
passivamente  ad  acquisire  le  risorse  dall'ambiente.  In  realtà  le  cose  sono  molto  più
complesse,  se guardiamo più attentamente ai  recenti  studi  sulla preistoria  e ad alcuni
aspetti dell'etnografia. Nel loro libro L'alba di tutto. Una nuova storia dell'umanità, Graeber
e Wengrow dimostrano che l'agricoltura si impose con molta lentezza e con parecchie
difficoltà.  Passarono  più  di  3000  anni  dalla comparsa dei  primi  semi  domestici  a  una





17

Esiti della COP 30 in Brasile

La  COP30,  tenutasi  a  Belém (Brasile)  tra  il  10  e  il  21  novembre 2025,  è  stata  una
conferenza importante dal punto di vista simbolico perché la prima ospitata in Amazzonia,
ma gli esiti finali, secondo l'opinione di molti, sono stati modesti, specie sul fronte della
lotta ai combustibili fossili.
Il  vertice  si  è concentrato su alcune questioni  fondamentali,  tra queste gli  impegni dei
Paesi  –  i  NDC 3.0  (Nationally  Determined  Contributions)  -  per  tentare  di  mantenere
l'aumento della temperatura globale entro +1,5°C (un limite che è considerato da tutti gli
scienziati  e i  climatologi  un limite  fondamentale per  la vita  biologica e  gli  equilibri  del
pianeta). Alla chiusura della conferenza 122 paesi hanno presentato o aggiornato i propri
NDC. Ecco i più rilevanti:
 l'Unione  Europea: ha  presentato  un  piano  in  cui  si  è  impegnata  a  ridurre  le
emissioni nette tra il  66,25% e il 72,5% entro il 2035 (rispetto ai livelli del 1990). Questo
piano si inserisce nella traiettoria verso il nuovo obiettivo del -90% entro il 2040.
 Brasile (paese ospitante): Ha promesso una riduzione delle emissioni tra il 59% e il
67% entro il 2035 rispetto al 2005. Il punto cardine del Brasile è la "deforestazione zero" in
Amazzonia entro il 2030, supportata dal nuovo fondo TFFF.
 Emirati Arabi Uniti  (Presidenza COP28): Hanno focalizzato il loro NDC 3.0 sulla
tecnologia, puntando massicciamente sulla cattura del carbonio (CCS) e sulla produzione
di idrogeno verde, pur mantenendo piani di produzione energetica che includono ancora i
fossili nel mix.
 Regno Unito: Ha confermato un obiettivo ambizioso di riduzione dell'81% entro il
2035 (rispetto al 1990), cercando di riposizionarsi come leader climatico globale.
Nonostante gli impegni presi da alcuni Paesi possano sembrare positivi, moltissimi esperti
e ambientalisti hanno espresso molti dubbi sulla adeguatezza, qualità e efficacia di questi
impegni:
 Emissioni "Nette" vs "Reali": L'UE, ad esempio, è stata criticata perché il  suo
obiettivo del 90% per il 2040 include una quota di "compensazioni internazionali" (offsets).
Questo significa che una parte della riduzione non avviene in Europa,  ma finanziando
progetti altrove, il che è giudicato meno efficace.
 L'incognita dei Pozzi di Assorbimento: Molti paesi contano sulla capacità delle
foreste di assorbire CO2, ma gli scienziati avvertono che a seguito dell'aumento dei roghi
e della temperatura globale e della siccità, le foreste potrebbero assorbire molto meno del
previsto, rendendo gli NDC insufficienti.
 Dipendenza tecnologica: Paesi come l'Azerbaigian e gli Emirati basano i loro NDC
su tecnologie di rimozione del carbonio che non sono ancora scalabili a livello industriale,
venendo accusati di voler "prendere tempo" per continuare a estrarre petrolio e gas.

2. Esiti e Risultati Principali
La conferenza si è conclusa con luci e ombre:
 Assenza dei Combustibili  Fossili: Per la prima volta dopo la COP28 di  Dubai,  il
testo  finale  non  cita  esplicitamente  l'abbandono  (phase-out)  o  la  riduzione  dei
combustibili  fossili.  Questo  è  stato  visto  come  una  vittoria  delle  nazioni  produttrici  di
petrolio (come Russia e Arabia Saudita) e una sconfitta per l'UE e le piccole isole.
 Mancanza di  una  Roadmap per  la  Deforestazione: Nonostante  le  speranze  del
presidente  Lula,  non  è  stato  concordato  un  percorso  vincolante  per  azzerare  la
deforestazione a livello globale.
 Clima Geopolitico Teso: L'assenza degli USA e le tensioni tra i blocchi (G7 contro
BRICS) hanno frenato l'adozione di obiettivi più ambiziosi.



18

Natura, vattene! 
Le gridarono: 
“Vattene, Natura!”. 
Lei si prese paura. 
Fece il suo fagottello: 
ci mise dentro
l’ultimo alberello, 
l’ultima viola
dell’ultima aiuola
e uscì dalla città. 
E va, e va… Pensava: 
“Mi fermerò nei boschi!”. 
Ma i boschi erano stati 
disboscati. 
“Mi fermerò nei prati!”. 
Ma erano tanto piccoli: 
non c’era posto per tutti
gli insetti, i mammiferi, 
gli uccelli, i tramonti… 
“Vattene, Natura!” 
E lei se ne andò:
in quattro ripiegò
gli ultimi prati
 come fazzoletti.
Lasciò il pianeta
AccaZeta…
Adesso lassù
è tutta una città:
di verde – ve lo posso
giurare – c’è rimasto
solo il semaforo,
quando non è rosso… 

(Gianni Rodari, “La Via Migliore” 1968)



19

preghiera eucaristica

Laudato si’ mi’ Signore con tutte le tue creature,
specialmente lo frate Sole …
Laudato si’ mi’ Signore per sora Luna e le stelle:
per frate Vento …
Laudato si’ mi’ Signore, per sora Acqua
la quale è multo utile e umile et preziosa et casta …
Facciamo nostro il cantico delle creature di Francesco
che ci invita a guardare la natura come un dono
e non come un possesso.
E’ un messaggio che guarda a Dio creatore
perché s’iscrive nella cornice religiosa del tempo
ma può anche esser tradotto in linguaggio secolare
mantenendo il senso della natura come dono
con cui intrecciare una relazione affettuosa.
E specialmente l’acqua casta
bene prezioso da condividere
e preservare da accaparramenti e sprechi.
L’acqua che insieme al vino
serve alla condivisione nella memoria di Gesù.
La sera prima di essere ucciso, mentre era a tavola con i suoi,
spezzò il pane, lo benedì, lo diede loro e disse
“Prendete e mangiatene questo è il mio corpo”.
Poi prese un bicchiere di vino
lo unì ad acqua secondo l’usanza del tempo e disse
“Prendete e bevetene tutti, questo è il mio sangue
Fate questo in memoria di me”.
Lo Spirito che vive in questa memoria di Gesù,
ma non in modo esclusivo perché vive ugualmente 
nelle memorie e nelle fedi 
delle infinite diversità culturali e religiose,
trasformi questi doni della natura
pane, vino, acqua
attraverso la nostra responsabilità,
perché siano beni sufficienti per tutti,
fonte di benedizione universale,
e moltiplichi le esperienze di condivisione.


