Comunita dell’lsolotto
Assemblea domenica 11 gennaio 2026
con la partecipazione di Andres Lasso

Il Cantico della Terra: la parola di Francesco sul creato nel mondo di oggi

Laudes creaturarum - Il Cantico delle Creature

Altissimu, onnipotente, bon Signore
tue so’ le laude, la gloria

e [’honore et onne benedictione.

Ad Te solo, Altissimu, se konfane

e nullu homo ene dignu Te mentovare.

Laudato sie, mi’ Signore,

cum tutte le Tue creature, spetialmente
messor lo frate sole, lo qual e iorno,

et allumini noi per lui. Et ellu e bellu

e radiante cum grande splendore:

de Te, Altissimo, porta significatione.

Laudato si’, mi’ Signore,
per sora luna e le stelle:
in celu [’ai formate

clarite e pretiose e belle.

Altissimo, onnipotente, buon Signore
tue sono le lodi, la gloria

e I’onore ed ogni benedizione.

A te solo, Altissimo, si confanno,

e nessun uomo ¢ degno di te.

Laudato sii, o mio Signore,

per tutte le creature, specialmente

per messer Frate Sole, il quale porta il giorno
che ci illumina ed esso ¢ bello

e raggiante con grande splendore:

di te, Altissimo, porta significazione.

Laudato sii, o mio Signore,
per sorella Luna e le Stelle:
in cielo le hai formate
limpide, belle e preziose.



Laudato si’, mi’ Signore,

per frate vento e per aere

e nubilo e sereno et onne tempo,
per lo quale a le Tue creature
dai sustentamento.

Laudato si’, mi’ Signore,

per sor’aqua,

la quale é multo utile et humile
e pretiosa e casta.

Laudato si’, mi’ Signore,

per frate focu,

per lo quale ennallumini la notte,
et ello e bello e iocundo

e robustoso e forte.

Laudato si’, mi’ Signore,

per sora nostra matre terra,

la quale ne sustenta e governa,
e produce diversi fructi

con coloriti flori et herba.

Laudato si’, mi’ Signore,

per quelli ke perdonano per lo Tuo amore,
e sostengo infirmitate e tribulatione.

Beati quelli ke ‘I sosterrano in pace,

ka da Te, Altissimo, sirano incoronati.

Laudato si’, mi’ Signore,

per sora nostra morte corporale,

da la quale nullu homo vivente po skappare:
guai a quelli ke morrano ne le peccata mortali;
beati quelli ke trovara ne le tue santissime
voluntati,

ka la morte secunda no ‘l farra male.

Laudate e benedicete mi’ Signore
e ringratiate e serviateli cum
grande humilitate.

Laudato sii, o mio Signore,

per frate Vento e per 1’Aria, 1

e Nuvole, il Cielo sereno ed ogni tempo
per il quale alle tue creature

dai sostentamento.

Laudato sii, o mio Signore,
per sorella Acqua,

la quale ¢ molto utile, umile,
preziosa e casta.

Laudato sii, o mio Signore,
per frate Fuoco,

con il quale ci illumini la notte:
ed esso ¢ bello e giocondo,

e robusto e forte.

Laudato sii, o mio Signore,
per nostra Madre Terra,

la quale ci sostenta e governa
e produce diversi frutti

con coloriti fiori ed erba.

Laudato sii, o mio Signore,

per quelli che perdonano per amor tuo

e sopportano malattia e sofferenza.
Beati quelli che le sopporteranno in pace
perché da te saranno incoronati.

Laudato sii, o mio Signore,

per nostra sorella Morte corporale,

dalla quale nessun uomo vivente pud scampare:
guai a quelli che morranno nel peccato mortale.
Beati quelli che si troveranno nella tua volonta
poiché loro la morte non fara alcun male.

Laudate e benedite il Signore
e ringraziatelo e servitelo
con grande umilta.



Letture dalla Bibbia e dal Vangelo

Alla donna disse: «Moltiplicher6 i tuoi dolori e le tue gravidanze,
con dolore partorirai figli.
Verso tuo marito sara il tuo istinto, ma egli ti dominera».
All'uomo disse: «Poiché hai ascoltato la voce di tua moglie e hai mangiato dell'albero, di
cui ti avevo comandato: Non ne devi mangiare, maledetto sia il suolo per causa tua!
Con dolore ne trarrai il cibo per tutti i giorni della tua vita.
Spine e cardi produrra per te e mangerai I'erba campestre.
Con il sudore del tuo volto mangerai il pane; finché tornerai alla terra,
perché da essa sei stato tratto: polvere tu sei e in polvere tornerail».
[..]
Il Signore Dio lo scaccio dal giardino di Eden, perché lavorasse il suolo da dove era stato
tratto
[Genesi, 3, 16-]

Percio vi dico: per la vostra vita non affannatevi di quello che mangerete o berrete, e
neanche per il vostro corpo, di quello che indosserete; la vita forse non vale piu del cibo e
il corpo piu del vestito?

Guardate gli uccelli del cielo: non seminano, né mietono, né ammassano nei granai;
eppure il Padre vostro celeste i nutre. Non contate voi forse piu di loro?

E chi di voi, per quanto si dia da fare, puo aggiungere un'ora sola alla sua vita?

E perché vi affannate per il vestito? Osservate come crescono i gigli del campo: non
lavorano e non filano.

Eppure io vi dico che neanche Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro.
Ora se Dio veste cosi I'erba del campo, che oggi c'e e domani verra gettata nel forno, non
fara assai piu per voi, gente di poca fede?

Non affannatevi dunque dicendo: Che cosa mangeremo? Che cosa berremo? Che cosa
indosseremo?

Di tutte queste cose si preoccupano i pagani; il Padre vostro celeste infatti sa che ne
avete bisogno.

Cercate prima il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date in
aggiunta.

Non affannatevi dunque per il domani, perché il domani avra gia le sue inquietudini.

A ciascun giorno basta la sua pena.

[Matteo, 6, 25-34]



Commento, da monastero di Bose

La doppia domanda su cui oggi ci soffermiamo si inserisce in un brano evangelico
piuttosto noto, in un susseguirsi di inviti e domande di Gesu, fra cui: “La vita non vale forse
piu del cibo e il corpo piu del vestito?”.

Il vangelo qui ci fa assaporare quello stupore poetico che Gesu vive e con cui cerca di
coinvolgere chi lo ascolta, chi lo incontra, allora come oggi: gli uccelli del cielo e i gigli dei
campi, bellezza naturale eppure sempre sorprendente del cielo e della terra, della vita
nella sua interezza.

Queste parole di Gesu non possono essere ridotte a un invito naif, a uno sguardo ingenuo
che non tiene conto della concretezza del vivere. Lo stile del linguaggio qui € di stampo
sapienziale, eppure risuonano numerosi imperativi, paragonabili al: “Non giudicate” (Mt
7,1) che segue immediatamente il nostro brano.

“Non preoccupatevi” & il primo tra i nostri imperativi: dichiara il messaggio centrale, ripreso
anche alla fine, con il verbo che ricorre qui numerose volte. Forse aiuterebbe tornare al
significato racchiuso nel verbo greco, il significato di “affannarsi’. E lo stesso verbo che
'evangelista mette in bocca a Gesu mentre Marta si fa in quattro per servirlo e Maria se ne
sta li tranquilla ad ascoltarlo, senza far nulla: “Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte
cose” (Lc 10,41). Il rimprovero, un rimprovero accorato, riguarda il disperarsi e agitarsi
tanto, non il fare cid che pure resta da fare nel quotidiano di ciascuno.

Nel nostro brano Matteo utilizza questo verbo per tre volte al negativo: “Non affannatevi’.
Questo diventa come un ritornello, intercalato perd da tre imperativi espressi in positivo:
‘guardate”, “osservate”’, “cercate”. Questi imperativi sono degli inviti, accorati, che
sembrano suggerire: fermatevi, provate a scorgere piu nel profondo quel che da senso al
vostro vivere, al vostro irrefrenabile lavorio, perché il lavoro & certo degno di cura, ma in
ogni caso non € la sorgente né l'orizzonte ultimo da cercare, di cui vivere, di cui rendere
grazie.

Il primo “non affannatevi” in greco & al presente, sottolinea I'aspetto della durata, quasi a
dire: smettete di affannarvi per tutta la durata della vostra vita, ogni giorno. Gli altri due
“non affannatevi”, all’aoristo greco, mettono in risalto delle azioni puntuali, perché Gesu
viene ora a declinare in che cosa dobbiamo esercitarci a non affannarci: nei nostri bisogni
primari di mangiare, bere, vestirci. E un esercizio, un esercizio di ogni giorno.

Gli imperativi positivi seguono invece I'andamento inverso, dal momentaneo, come gl
uccelli e i gigli, all'orizzonte ampio del regno di Dio, che tutto racchiude. Ogni cosa c’e,
ogni cosa esiste grazie al Padre nostro celeste, che si prende cura degli uccelli come dei
gigli: perché non dovrebbe curarsi di noi?

Le parole di Gesu non si fermano mai ai divieti. Gesu & capace di affascinare, di far
scegliere per fascinazione. Gesu, I'oggi di Dio, il Regno che viene e che & in mezzo a noi.
Se solo noi avessimo il cuore libero per accorgercene e fargli spazio, al di la di noi stessi!
Perché ci affanniamo tanto? Perché, sembra suggerirci Gesu stesso, non ci fidiamo, non
abbiamo abbastanza fiducia in Dio che ci &€ Padre in Gesu Cristo, nostro fratello; perché
siamo “di fede piccola”, come dice il nostro vangelo. La questione & dunque la fede.
Accresci, Signore, la nostra fede, al di la delle nostre incertezze, domande, paure, al di la
anche delle nostre attese!

Il vangelo oggi ci raggiunge attraverso la dimensione dell’anima e del corpo, del nostro
essere totale, integrale, unito, e unico. Perché questo siamo agli occhi di Dio, interi. E ai
nostri occhi che cosa siamo? Gesu ci sprona ad affinare uno sguardo piu profondo, a
unificare il nostro cuore.

Al “non affannatevi” fanno da contraltare il “guardate”, ossia notate, aprite gli occhi sulla
realta che vi circonda; e poi “osservate”, prestate attenzione, considerate, guardate con
cura. E 'oggetto di queste azioni contemplative sono gli uccelli del cielo che non seminano
né mietono né raccolgono nei granai, e gli eleganti gigli dei campi, che non faticano e non
filano. Abbiamo qui il superamento di ogni attivita tipicamente maschile o femminile. La
vita non dipende dalle nostre attivita, che pure dobbiamo compiere, ed &€ bene che
compiamo.



Occorre riconoscere che tutto viene da Dio: € il Padre che nutre e che ricopre, e lo fa con
magnanimita e splendore, non fermandosi alla nostra pochezza, alla nostra fragilita, alla
nostra incredulita. E a Dio tutto & chiamato a tornare nel nostro cercare il suo Regno, nel
nostro non opporgli resistenza, nel nostro anelare a esso a tal punto da divenirne noi
stessi, con le nostre semplici vite, dei germogli. “Cercate prima il Regno di Dio e la sua
giustizia” (v. 33), la giustizia del Padre. Cercate anzitutto, prima: la priorita & intenzionale,
e assoluta. Da questo prima dipende e deriva tutto il resto.

L’ultimo versetto riprende il “non affannatevi’ e questa volta rimanda al domani, il quale “si
affannera da sé stesso”. Non & solo l'oggi a inquietarci ma anche il domani. Ma Gesu ci
ricorda che anch’esso non sta nelle nostre mani. A noi, oggi, € chiesto di tenere gli occhi
aperti, di tendere ad avere il cuore largo, di non rimanere intrappolati in quel che crediamo
di possedere, dai beni alle convinzioni raggiunte. Ci & chiesto di tornare a stupirci, oggi e
domani, di cercare, di desiderare con tutto noi stessi I'oggi di Dio, il Regno che viene e che
gia fiorisce, la presenza del Signore Gesu in noi e in mezzo a noi. Questo il nostro
nutrimento, il nostro rivestirci della sua gloria.

“Si tratta”, scrive Angelo Casati ne Il sorriso di Dio, “di ritornare a incantarsi per l'oltre, per
il volto che abita le cose e le fa dono. Ma l'incantamento viene da un indugio, da una
capacita di sostare. Indugiare alla soglia delle cose. La fretta € nemica, radicalmente
nemica, dellincantamento. La fretta che ci consuma € parente stretta della voracita.
L’ansia non ci lascia guardare il presente. La fretta ci fa predatori. L'incantamento ha
bisogno di sosta. ‘Guardate’ — dice Gesu — ‘osservate’. Noi scivoliamo via, qualche volta
per stordimento, altre volte per cattiva interpretazione del Regno ... Ritorni il tempo
dellincantamento. Contro I'affanno”.



Papa Francesco, Laudato Si, 2015

La sfida urgente di proteggere la nostra casa comune comprende la preoccupazione di
unire tutta la famiglia umana nella ricerca di uno sviluppo sostenibile e integrale, poiché
sappiamo che le cose possono cambiare. Il Creatore non ci abbandona, non fa mai marcia
indietro nel suo progetto di amore, non si pente di averci creato. L'umanita ha ancora la
capacita di collaborare per costruire la nostra casa comune. Desidero esprimere
riconoscenza, incoraggiare e ringraziare tutti coloro che, nei piu svariati settori dell’attivita
umana, stanno lavorando per garantire la protezione della casa che condividiamo.
Meritano una gratitudine speciale quanti lottano con vigore per risolvere le drammatiche
conseguenze del degrado ambientale nella vita dei piu poveri del mondo. | giovani esigono
da noi un cambiamento. Essi si domandano com’e possibile che si pretenda di costruire
un futuro migliore senza pensare alla crisi ambientale e alle sofferenze degli esclusi.
Rivolgo un invito urgente a rinnovare il dialogo sul modo in cui stiamo costruendo il futuro
del pianeta. Abbiamo bisogno di un confronto che ci unisca tutti, perché la sfida
ambientale che viviamo, e le sue radici umane, ci riguardano e ci toccano tutti. Il
movimento ecologico mondiale ha gia percorso un lungo e ricco cammino, e ha dato vita a
numerose aggregazioni di cittadini che hanno favorito una presa di coscienza. Purtroppo,
molti sforzi per cercare soluzioni concrete alla crisi ambientale sono spesso frustrati non
solo dal rifiuto dei potenti, ma anche dal disinteresse degli altri. Gli atteggiamenti che
ostacolano le vie di soluzione, anche fra i credenti, vanno dalla negazione del problema
all'indifferenza, alla rassegnazione comoda, o alla fiducia cieca nelle soluzioni tecniche.
Abbiamo bisogno di nuova solidarieta universale. Come hanno detto i Vescovi del
Sudafrica, «i talenti e il coinvolgimento di tutti sono necessari per riparare il danno causato
dagli umani sulla creazione di Dio».[22] Tutti possiamo collaborare come strumenti di Dio
per la cura della creazione, ognuno con la propria cultura ed esperienza, le proprie
iniziative e capacita.

Spero che questa Lettera enciclica, che si aggiunge al Magistero sociale della Chiesa, ci
aiuti a riconoscere la grandezza, I'urgenza e la bellezza della sfida che ci si presenta. In
primo luogo, fard un breve percorso attraverso vari aspetti dell’attuale crisi ecologica allo
scopo di assumere i migliori frutti della ricerca scientifica oggi disponibile, lasciarcene
toccare in profondita e dare una base di concretezza al percorso etico e spirituale che
segue. A partire da questa panoramica, riprenderd alcune argomentazioni che
scaturiscono dalla tradizione giudeo-cristiana, al fine di dare maggiore coerenza al nostro
impegno per 'ambiente. Poi proverd ad arrivare alle radici della situazione attuale, in
modo da coglierne non solo i sintomi ma anche le cause piu profonde. Cosi potremo
proporre un’ecologia che, nelle sue diverse dimensioni, integri il posto specifico che
'essere umano occupa in questo mondo e le sue relazioni con la realta che lo circonda.
Alla luce di tale riflessione vorrei fare un passo avanti in alcune ampie linee di dialogo e di
azione che coinvolgano sia ognuno di noi, sia la politica internazionale. Infine, poiché sono
convinto che ogni cambiamento ha bisogno di motivazioni e di un cammino educativo,
proporrd alcune linee di maturazione umana ispirate al tesoro dell’esperienza spirituale
cristiana.

Ogni capitolo, sebbene abbia una sua tematica propria e una metodologia specifica,
riprende a sua volta, da una nuova prospettiva, questioni importanti affrontate nei capitoli
precedenti. Questo riguarda specialmente alcuni assi portanti che attraversano tutta
'Enciclica. Per esempio: lintima relazione tra i poveri e la fragilita del pianeta; la
convinzione che tutto nel mondo é intimamente connesso; la critica al nuovo paradigma e
alle forme di potere che derivano dalla tecnologia; I'invito a cercare altri modi di intendere
I'economia e il progresso; il valore proprio di ogni creatura; il senso umano dell’ecologia; la
necessita di dibattiti sinceri e onesti; la grave responsabilita della politica internazionale e
locale; la cultura dello scarto e la proposta di un nuovo stile di vita.

Questi temi non vengono mai chiusi o abbandonati, ma anzi costantemente ripresi e
arricchiti.



Prologo dal Cantico della Terra, di Stefano Mancuso

I Cantico delle creature - o piu
correttamente Laudes creaturarum o
Cantico di frate sole - ha da poco
compiuto ottocento anni. Il testo poetico
piu antico della letteratura italiana € un
salmo di lode alla creazione, una
preghiera, un inno alla vita e, allo stesso
tempo, un manuale pratico - il primo, in
effetti - sulla vita del nostro pianeta.
Francesco canta la vita attraverso gli
elementi necessari all'emergenza di
questo fenomeno unico. Ogni fattore
preso in considerazione € essenziale.
Come nella ricetta di una pietanza o, se
avete una mentalita pii1 scientifica, in
un  protocollo  sperimentale, ogni
componente deve essere presente nelle
quantita corrette e occorre sia aggiunto
a tutti gli altri soltanto nel momento
giusto. E sufficiente un solo errore nella
sequenza o lassenza di un solo
ingrediente perché non torni piu nulla.
San Francesco individua lo schema che
rende possibile la vita, e con le sue
strofe propone una sequenza di
passaggi che & sia una lista dedli
elementi della realta cosmica come la si
concepiva ai suoi tempi, sia I'enumerazione dei fondamenti necessari alla vita. Immaginate
qualcosa a mezzo fra un manuale di istruzioni e un libretto per la manutenzione del
fenomeno piu raro dell'universo, scritto nella lingua piu meravigliosa che possiate sognare,
e vi sarete fatti un'idea di cosa sia il Cantico delle creature. E poi I'economia delle parole,
utilizzate con la parsimonia di chi ha fatto dell'uso limitato delle risorse - qualunque risorsa,
parole incluse - una fondamentale ragione di vita. Ogni parola del Cantico & necessaria:
I'acqua, anzi sora acqua & molto utile et umile et pretiosa et casta; frate focu é bel/o et
iocundo et robustoso et forte. E difficile leggere un testo piu preciso e musicale del Cantico
ed & ancora piu difficile, direi impossibile, trovare un qualsiasi altro testo, non si parli poi di
un manuale di istruzioni, che dimostri in ogni suo verso, parola dopo parola, un cosi
incondizionato amore per I'argomento di cui tratta.

Basterebbe la qualita poetica del Cantico per renderlo un'opera senza uguali. Ma non &,
davvero, tutto qui. C'€ molto di piu. C'e la sua sovrannaturale capacita di raccontare in
pochi versi la sequenza necessaria a creare la vita. Non serve davvero conoscere |'esatta
sequenza di tutti i nomi di Dio o altre astruse pratiche esoteriche per ricreare un mondo.
Quello che serve, ci dice san Francesco, sono: I'energia del sole, I'atmosfera. I'acqua, il
fuoco, il suolo, gli esseri viventi: le piante; quindi, quelli che perdonano e amano e, infine,
la morte, quella scandalosa sorella nostra morte corporale senza la quale il ciclo non
potrebbe mai funzionare. |l Cantico delle creature, riconoscendo la necessita che ognuno
di questi attori esista, sovverte ogni rappresentazione gerarchica della realta che, da
Aristotele in poi, ha visto succedersi in una scala ascendente pietre, piante, animali, e
quindi l'essere perfetto: l'uomo, all'apice della piramide. La rivoluzione del lessico
francescano di chiamare fratel1o o sorella ciascuno degli elementi della vita, sia esso
animato o inanimato, € legata alla chiara percezione che l'intera realta sia unitaria. Una
rete, in altri termini, in cui ogni nodo & fondamentale per la sua struttura e nella quale non




8

esiste gerarchia, migliore o peggiore, sopra e sotto. Tutto & allo stesso livello. Una rete di
pari, che Francesco contempla e loda perché sono un esempio di obbedienza al volere di
Dio o - & la stessa cosa - alle leggi della natura. E l'osservazione della loro indescrivibile
bellezza e incomprensibile complessita che spinge alla lode. L'origine comune della realta,
che Francesco vede nella creazione divina, impone che tutta la creazione, sia questa
costituita da esseri animati o inanimati, sia da considerare in rapporto di
fratellanza/sorellanza. Scrive Bonaventura da Bagnoregio nella Legenda minor: «Inoltre, in
considerazione della prima origine di tutte le cose, chiamava tutte le creature, per quanto
modeste, con i1 nome di fratello e di sorella, considerando che, insieme con lui,
provenivano da un unico Principio». E per questo motivo che la conversione - qualunque
conversione, da quella religiosa a quella ecologica - dovrebbe avere come conseguenza la
restaurazione di un rapporto di fiducia e di affetto reciproco fra gli uomini e ogni altra forma
di vita.

In un'epoca come la nostra, fatta di inutilissime liste e di classifiche ancor piu vane, la lista
di Francesco appare come un faro che da secoli illumina i fondamentali elementi da cui
dipende il fenomeno piu raro dell'universo: la vita. Da messor lo frate sole a sora nostra
morte corporale passando per la luce, I'acqua, la terra e il fuoco, il Cantico racconta la
storia della vita; dell'unica eccezione al vuoto dell'universo: quella piccola differenza da cui
dipendono enormi conseguenze.

Francesco che pone I'uomo allo stesso livello di ogni altra creatura, che rifiuta il concetto
stesso di proprieta, Francesco dell'uso povero delle risorse, che in nome dell'amore per il
creato ci indica con lucidita e incrollabile fede la direzione da prendere per garantire che la
vita continui a prosperare, ci accompagnera in questa lettura del Cantico.

A ottocento anni dalla composizione di questo pilastro della civilta occidentale e alla luce
di un futuro che si preannuncia instabile - nel senso fisico del termine, ossia non
prevedibile -, ho pensato che ripartire dal Cantico potesse essere una buona idea per
raccontare come frate sole, frate vento, sora acqua e madre terra guidino e proteggano i
destini della vita, e come solo I'amore, per loro come per tutti gli altri fratelli e sorelle, tutti
gli esseri viventi con i quali condividiamo la casa comune, ci permettera di affrontare, con
ragionevoli speranze di successo, il nostro viaggio nel futuro.

A questo link: https://youtu.be/q-2PYAN2_787si-zxWWHvNgb6pw\We4W2
€ possibile vedere la registrazione completa dell'intervento di Stefano Mancuso su il
cantico della terra in occasione di BENETHICA 2025




il Cantico della Terra: la parola di Francesco sul creato nel mondo di oggi
di Andres Lasso

Nel cantico di Francesco la parola, il verbo piu ricorrente € “lodare”. Associato a tutto cio
che c'e di bello ma persino alla morte corporale. Questo pud anche far storcere il naso

In realta significa che in questa armonia che Francesco ha trovato, ha scoperto, tutto &
stupore elode, e persino le cose negative e quella che a primo acchito € la piu negativa di
tutte, acquistano unsenso, un loro posto.

Il Principio e fondamento di Ignazio di Loyola. “L'uomo €& creato per lodare, riverire e
servire Dionostro Signore,’papa Francesco, gesuita, discepolo di Ignazio, scrive la
Laudato si conoscendo bene il principio e

fondamento. Sceglie di iniziare I'enciclica con la lode. (un'enciclica prende come titolo le
dueparole iniziali del testo) Pero I'enciclica apre subito con il tema del conflitto. Rispetto
all'armonia delle parole di Francesco d'Assisi, rispetto all'obiettivo della Lode indicato dal
titolo, siamo subito portati a vedere il conflitto in cui siamo immersi.

LS2 Questa sorella protesta per il male che le provochiamo, a causa dell’'uso
irresponsabile e dell’abuso dei beni che Dio ha posto in lei. Siamo cresciuti pensando che
eravamo Suoi proprietari e dominatori, autorizzati a saccheggiarla. La violenza che c’e nel
cuore umano ferito dal peccato si manifesta anche nei sintomi di malattia che avvertiamo
nel suolo, nellacqua, nell'aria e negli esseri viventi. Per questo, fra i poveri piu
abbandonati e maltrattati, c’e la nostra oppressa e devastata terra, che «geme e soffre le
doglie del parto»

Conflitto ecologia ed economia. La lezione del lockdown: Quando avevamo le attivita
economiche ferme e dunque una economia in crisi, la natura sembrava risvegliarsi
ovunque, venivano segnalati delfini nei canali di Venezia con acque trasparenti, nei porti,
mammiferi rari avvistati in citta, questo non solo da noi ma in tutto il mondo. Sembrava che
questo ritrovato stato di salute fosse inversamente proporzionale allo stato di salute della
nostra societa, eravamo chiusi in casa, i reparti di rianimazione pieni.

Quando il lockdown é finito, in due giorni le acque del fiume Sarno, che erano tornate
limpide come le avevano descritte poeti del passato, sono tornate alla loro “normalita”.
“non possiamo tornare alla normalita perché la normalita era il problema” era una frase
che veniva pronunciata in quei giorni, ormai 6 anni fa. In realta la normalita € tornata molto
rapidamente, una normalita che chiede un continuo tributo alla casa comune.

Ecologia ed economia parlano di due “case” diverse. La societa, la casa dell'uomo, in un
caso, la biosfera, il creato, la “casa dei viventi”. Questo conflitto “umanita biosfera” c'e
stato fin dall'antichita, ma in parte perché non avevamo la capacita odierna di impattare
sulla natura, in parte perché oggi siamo molti di piu, questo conflitto ha toccato un apice,
tanti segnali ci dicono che non possiamo piu ignorarlo, o questa crisi ci travolgera.

C'é una relazione da ricomporre.

LS66 tre relazioni fondamentali strettamente connesse: la relazione con Dio, quella con il
prossimo e quella con la terra. Secondo la Bibbia, queste tre relazioni vitali sono rotte, non
solo fuori, ma anche dentro di noi. Si tende a credere che «ogni acquisto di potenza sia
semplicemente progresso, accrescimento di sicurezza, di utilita, di benessere, di forza
vitale, di pienezza di valori», come se la realta, il bene e la verita sbocciassero
spontaneamente dal potere stesso della tecnologia e dell’economia. Il fatto € che «l’'uomo
moderno non e stato educato al retto uso della potenzay.

Due testi da Genesi
Gn 1, 31Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa molto buona.

Gn 2,15 Il Signore Dio prese I'uvomo e lo pose nel giardino di Eden, perché lo coltivasse e
lo custodisse.

Coltivare presuppone un atteggiamento attivo, l'uso delle braccia, dell'intelligenza. L'uomo
non & pensato per stare in paradiso in modo passivo, soltanto a godere del creato in un
perpetuo riposo.



10

Nel paradiso c'€¢ anche da darsi da fare. (tu ora lavorerai con sudore... € una
conseguenza, non una punizione, € la rottura della relazione che ha quelle conseguenze
sul modo di vivere il lavoro, la sofferenza, il dare la vita ecc) Al contempo la custodia
presuppone tutela, delicatezza. Responsabilita.

Cio implica una relazione di reciprocita responsabile tra essere umano e natura. (LS 67)
Reciprocita dunque non solo noi responsabili della natura ma la natura responsabile
dell'essere umano. L'enciclica (e in generale la visione ebraico cristiana) vede una natura
che si prende cura di noi.

Il non tenere insieme queste due dimensioni del coltivare e del custodire, € il conflitto, che
I'enciclica collega alla rottura della relazione con Dio, ovvero il peccato.....

Il peccato € rappresentato nel racconto di genesi da un gesto di disobbedienza. La
disobbedienza nasce generalmente dalla non fiducia. Non obbedisco perché penso che
cio che mi viene detto non sia la cosa migliore per me, non mi fido, so io cosa & bene per
me, penso che Dio sia un avversario oppure che non si occupi abbastanza di me, penso
quindi di dovermela cavare con le mie forze, in un contesto minaccioso, che non consente
la pienezza di vita. Lo stesso vale nelle disobbedienze “classiche” dei bambini. Sara che i
miei genitori hanno valutato davvero bene cosa € giusto per me? Forse no.

La radice del nostro rapporto predatorio, squilibrato. con il pianeta sta qui.

questi effetti potranno essere sempre peggiori se continuiamo con gli attuali modelli di
produzione e di consumo. (26) Conosciamo bene limpossibilita di sostenere [lattuale
livello di consumo dei Paesi piu sviluppati e dei settori piu ricchi delle societa (27)
L'ipervoracita della societa attuale € conseguenza di questa sfiducia. un'umanita che si é
sempre piu convinta che ben-essere corrisponda a ben-avere, e che pienezza di vita
significhi accumulare, beni, esperienze... e cosi consumiamo troppo di tutto.

Il mare al largo delle coste di Terranova, era stato descritto dai primi viaggiatori europei ad
esempio Caboto, come un tappeto brulicante di pesci. Nei secoli metodi e tecnologie
sempre piu impattanti hanno aumentato i prelievi di merluzzi, fino ad arrivare negli anni 70
a un picco di 800mila tonnellate annue. Da |i quel mare inizid a collassare. Nel 1989, gli
scienziati hanno cercato di convincere il governo canadese a ridurre al minimo le soglie di
prelievo di pesce dal mare di Terranova. Quel tentativo cadde nel vuoto: il dipartimento di
pesca aveva sovrastimato le riserve naturali di pesce, mentre le "cassandre ambientaliste”
i biologi, avevano visto giusto. Dagli anni 90 in poi quello che fu un mare brulicante di
pesci € divenuto un deserto ecologico € non si € mai piu ripreso.

Ma il conflitto tra umanita e biosfera, va di pari passo con la crisi interna all'umanita
stessa... alle relazioni tra popoli e in generale tra soggetti sociali

L'enciclica parla tanto di bene comune, inteso come qualcosa che coinvolge anche le
generazioni future.

Sento qualcosa come “bene comune”, cioe sia mio che dell'altro, se sento che l'altro é
come me, se siamo sulla stessa barca, allora voglio fare causa comune.

Invece una delle parole guida del mondo odierno € la competitivita, competere. Sono
termini che non mettiamo mai in discussione... I'enciclica lo fa (vedasi esempio al 210),
chiama certe parole “miti della modernita”.

Competere & l'antitesi di fare causa comune. |l destino di uno € opposto al destino
dell'altro. Si vince una competizione se gli altri la perdono. E viceversa.

La guerra & la forma estrema di competizione. Non € un caso che la guerra si stia
riaffacciando proprio quando tocchiamo e superiamo i confini planetari.

Conversione

Langer 1991. “E' un tempo, questo, in cui non passa giorno senza che si getti qualche
pietra sullimpegno pubblico, specie politico. Troppa e la corruzione, la falsita, il trionfo
dell'apparenza e della volgarita. Troppo accreditati i finti rinnovamenti, moralismi abusivi,
demagogia e semplicismo. Troppo evidente la carica di eversione e deviazione che
caratterizza mansioni che dovevano essere di estrema responsabilita. Troppo tracotanti si
riaffacciano durezza sociale, logica del piu forte, competizione selvaggia. Davvero non si
sa dove trovare le risorse spirituali per cimentarsi su un terreno sempre piu impervio. Non



11

sara magari piu saggio abbandonare un campo talmente intossicato da non poter sperare
in alcuna bonifica, e coltivare - semmai - altrove nuovi appezzamenti, per modesti che
siano? O dobbiamo forse riandare alla storia di Giona, precettato per recarsi a Ninive, a
raccontare agli abitanti di quella citta una novella pesante e sgradevole, tanto da indurlo
alla diserzione, imbarcandosi sulla prima nave che andava in direzione lontana e
contraria, pur di non portare il messaggio?”

Conversione e diverso da transizione.

Intanto la transizione di cui si sente parlare sembra generalmente qualcosa di interno al
‘paradigma tecnocratico”. Passiamo da una economia sporca a una green. E la
transizione ci fa pensare a qualcosa che avviene con una certa gradualita, perché questo
passaggio ha bisogno di un certo tempo: per cambiare il tipo di prodotto, le abitudini
eccetera.

Conversione é invece una trasformazione completa, una inversione di 180 gradi. Il conflitto
umanita pianeta non ha bisogno solo di un cambio degli oggetti, ma di un cambio di
sguardo, di approccio, di relazioni tra persone, tra popoli, tra societa e natura. La
conversione € uno scatto, poi i cambiamenti che mette in moto possono anche essere
graduali, ma la conversione ha uno slancio, porta in sé qualcosa di brusco.

La conversione da dove nasce? Piu che da un ragionamento, da un'esperienza. Piu che
dal mettermi a tavolino a cercare le soluzioni tecniche, dal vissuto. Il vissuto comprende
anche i fallimenti.

Le crisi economiche internazionali hanno mostrato con crudezza gli effetti nocivi che porta
con sé il disconoscimento di un destino comune 159

Il non aver fatto esperienza di un destino comune, ci ha portato in piu ambiti a delle crisi.
La crisi pud essere una molla per la conversione, la crisi pud essere apocalisse, cioé
rivelazione. Riconoscersi in un destino comune €& gia un primo elemento di questa
conversione. da pari a pari, senza primogeniture, (in antitesi al “giardino ordinato”).
Conversione & anche riconoscere che Noi non abbiamo la soluzione.

Ripetiamocelo. Paradossalmente questo € liberante, ci mette in una condizione di ricerca.
Ci evita le delusioni dell'incomprensione, perché se crediamo che noi abbiamo la
soluzione, la verita, siamo perennemente delusi con il mondo che non ci capisce, non
prende dalle nostre mani la soluzione.

C'é poi una dimensione collettiva, sociale della conversione.

LS 219 Tuttavia, non basta che ognuno sia migliore per risolvere una situazione tanto
complessa come quella che affronta il mondo attuale. (...). La conversione ecologica che
Si richiede per creare un dinamismo di cambiamento duraturo e anche una conversione
comunitaria

Langer, Il pezzo: “Quando il profeta finalmente la raggiunge e l'avvisa, la citta di Ninive
prende le sue misure per obbedire all'avvertimento profetico. Eccelle, tra i provvedimenti
adottati per risanare e purificare la citta, il digiuno. "Ognuno si converta dalla sua malvagia
condotta e dall'iniquita che e nelle sue mani". Gli animali, fratelli degli uomini, prendono
parte al digiuno. Viene emanato il "decreto del re": mostra che non basta la conversione
individuale, occorre anche cambiare qualcosa nelle regole della citta, per cambiare strada.
Nel digiuno si puo ottimamente sintetizzare il cuore del messaggio anche della
“conversione ecologica”: la corsa sfrenata al profitto, all'espansione, alla crescita
economica, alla dissipazione energetica ed alimentare, alla super-motorizzazione, alla
montagna ormai ingestibile dei rifiuti... un digiuno, una scelta di autolimitazione, del "vivere
meglio con meno”, é oggi necessario ed urgente.

Partecipazione, € un elemento di questa conversione collettiva. Perché a differenza della
storia di Giona, nella realtd i profeti non vengono ascoltati, vengono osteggiati.
Partecipazione significa rompere la solitudine del profeta.

Infine, un ultimo elemento della conversione. Lo stupore:

LS 225 D’altra parte, nessuna persona puo maturare in una felice sobrieta se non € in
pace con sé stessa. E parte di un‘adeguata comprensione della spiritualita consiste
nell’allargare la nostra comprensione della pace, che € molto piu dell'assenza di guerra.



12

La pace interiore delle persone e molto legata alla cura dell’ecologia e al bene comune,
perché, autenticamente vissuta, si riflette in uno stile di vita equilibrato unito a una
capacita di stupore che conduce alla profondita della vita.

La natura e piena di parole d’amore, ma come potremo ascoltarle in mezzo al rumore
costante, alla distrazione permanente e ansiosa, o al culto dell'apparire? Molte persone
sperimentano un profondo squilibrio che le spinge a fare le cose a tutta velocita per
sentirsi occupate, in una fretta costante che a sua volta le porta a travolgere tutto cio che
hanno intorno a sé.

Conversione dal rumore costante, conversione dalla fretta costante. Questo processo
significa allenarsi allo stupore, lo stupore per Francesco conduce alle profondita della vita.
Non & qualcosa di inscritto nelle cose, non € che ci si stupisce di piu quanto piu le cose
sono stupefacenti, ma lo stupore, per l'enciclica, presuppone una capacita. Tutte le
capacita vanno allenate. Il rumore costante, l'iperstimolazione visiva e uditiva che & uno
dei segni dei tempi, la fretta costante, che € uno dei segni dei tempi, ci riducono questa
capacita. La conversione presuppone insomma un fare ripulisti, fare spazio, singolarmente
e collettivamente, alla novita.

LS 12 I mondo é qualcosa di piu che un problema da risolvere, é un mistero gaudioso che
contempliamo nella letizia e nella lode.

Nausicaa di Myazaki.

Un film di animazione in cui la protagonista, in un mondo devastato da catastrofi, ha
conservato la capacita di stupirsi di ammirare. Questa capacita la porta a fare delle
scoperte poi fondamentali per lei e per il suo tempo.

Alleanza

Riposo, Limite, Responsabilita, Fiducia

1. Il Riposo

LS 237 Siamo chiamati a includere nel nostro operare una dimensione ricettiva e gratuita,
che e diversa da una semplice inattivita. Si tratta di un’altra maniera di agire che fa parte
della nostra essenza. In questo modo I’azione umana e preservata non solo da un vuoto
attivismo, ma anche dalla sfrenata voracita e dall'isolamento della coscienza che porta a
insequire l'esclusivo beneficio personale. La legge del riposo settimanale imponeva di
astenersi dal lavoro nel settimo giorno, «perché possano godere quiete il tuo bue e il tuo
asino e possano respirare i figli della tua schiava e il forestiero» (Es 23,12). Il riposo e un
ampliamento dello sguardo che permette di tornare a riconoscere i diritti degli altri.

il sabato ebraico, si offre quale giorno del risanamento delle relazioni dell’'essere umano
con Dio, con sé stessi, con gli altri e con il mondo

Spesso, risanare gli equilibri perduti parte non tanto dal fare quanto dal non fare. Ci pud
sembrare un paradosso, € qualcosa che cozza enormemente con la visione efficientista di
oggi. Gia nel mondo antico c'era l'idea in alcuni che quel tempo fosse tempo perso, e ad
esempio Isaia si scaglia contro costoro. Questa dimensione del riposo si estende in modo
ancora piu forte, nell'idea del riposo annuale ogni sette anni e infine nell'idea del giubileo.
71... fu stabilito anche un anno sabbatico per Israele e la sua terra, ogni sette anni (cfr Lv
25,1-4), durante il quale si concedeva un completo riposo alla terra, non si seminava, e Si
raccoglieva soltanto l'indispensabile per sopravvivere e offrire ospitalita (cfr Lv 25,4-6).
Infine, trascorse sette settimane di anni, cioe quarantanove anni, si celebrava il giubileo,
anno del perdono universale e della «liberazione nella terra per tutti i suoi abitanti» (Lv
25,10). Lo sviluppo di questa legislazione ha cercato di assicurare l'equilibrio e l'equita
nelle relazioni dell’essere umano con gli altri e con la terra dove viveva e lavorava. Ma,
allo stesso tempo, era un riconoscimento del fatto che il dono della terra con i suoi frutti
appartiene a tutto il popolo.

Ne viene fuori il concetto che anche la terra ha bisogno del riposo. Il maggese, tenere un
terreno a riposo per recuperare la fertilita, € qualcosa che conoscevano i nostri antenati e
che si conosceva anche ai tempi in cui € stato scritto il Levitico. La logica dell'efficienza
pud diventare cancellazione della logica del riposo e quindi uno spezzare uno dei
fondamenti dell'alleanza, quello della gratuita.



13

Dal riposo, quello vero, si nutrono tutte le relazioni. Con le persone, con la natura, con le
cose, con Dio.

2. il limite

LS 105 Ogni epoca tende a sviluppare una scarsa autocoscienza dei propri limiti. Per tale
motivo € possibile che oggi I'umanita non avverta la serieta delle sfide che le si
presentano, e «la possibilita delluomo di usare male della sua potenza € in continuo
aumento» ... la menzogna circa la disponibilita infinita dei beni del pianeta, che conduce a
“spremerlo” fino al limite e oltre il limite.

Se consumiamo troppo di qualcosa, abbiamo due strade, la strada dell'efficienza e la
strada del limite. Oggi noi abbiamo lampadine molto piu efficienti di una volta. Motori molto
piu efficienti di una volta. Ma se noi, approfittando di cid che l'innovazione offre, alziamo le
nostre pretese, si vanifica il salto di efficienza. L'efficienza da sola, senza il limite, provoca
cio che gli studiosi chiamano “effetto rimbalzo”: i consumi aumentano lo stesso.

Le scelte individuali hanno un peso, ma rispettare un limite & piu difficile per l'individuo che
consuma dei beni prodotti senza l'ottica di un limite. Oggi avremmo bisogno di porre dei
limiti alle varie filiere economiche, pensiamo al consumo di suolo, pensiamo alla pubblicita,
che fa da pilastro e da molla della nostra societa vorace, pensiamo alla finanza, che
lontana dall'essere servizio all'economia reale & qualcosa che si mangia I'economia reale
e la spinge a questa continua accelerazione distruttiva.

3.l1a responsabilita, riconoscere il valore di ogni cosa

LS 22 Questi problemi sono intimamente legati alla cultura dello scarto, che colpisce tanto
gli esseri umani esclusi quanto le cose che si trasformano velocemente in spazzatura. (...)
Non si € ancora riusciti ad adottare un modello circolare di produzione che assicuri risorse
per tutti e per le generazioni future...

Il concetto di rifiuto € un concetto che abbiamo creato noi. La natura &€ maestra di
circolarita, non conosce rifiuto. Ma il concetto di rifiuto non & intrinseco ad un oggetto. Un
oggetto ancora funzionante pud diventare rifiuto, se viene rifiutato. Pud diventarlo se
riparare € piu costoso che comprare il nuovo. Pud diventarlo se vengono introdotti dei
nuovi standard che rendono obsoleto il vecchio, come successo per il nuovo digitale
terrestre sulle televisioni.

La cultura dellusa e getta &€ una moltiplicatrice di rifiuti, perché disconosce la
responsabilita.

4. la fiducia

Una alleanza presuppone sempre un rapporto di fiducia. Sentirsi al sicuro con l'altra parte,
sapere che si pud contare, che non ci lascera soli in mezzo ai guai.

L'idea di una natura matrigna, in agguato, avara rispetto alle nostre necessita, ci
impedisce un rapporto di fiducia. Di un Dio avverso alla nostra felicita, come quello che ci
presenta il serpente di Genesi... In questo la spiritualita da forza al nostro ecologismo.
Salmo 131%o sono tranquillo e sereno come bimbo svezzato in braccio a sua madre
Detto cosi pud sembrare spiritualismo. Ma la fiducia ha dei risvolti molto concreti.

Lv25 La terra produrra frutti, voi ne mangerete a sazieta e vi abiterete tranquilli. Se dite:
Che mangeremo il settimo anno, se non semineremo e non raccoglieremo i nostri
prodotti?, io disporro in vostro favore un raccolto abbondante per il sesto anno ed esso vi
dara frutti per tre anni.

Un capo tribu africano, intervistato da un documentarista su youtube ha risposto cosi alla
domanda “cosa vuoi dire alle persone che guarderanno questa intervista?”. “Siate
responsabili” e “la natura ci ama”

Scoprire questa fiducia € una sfida sia individuale che collettiva. La fiducia & qualcosa che
deriva dall'esperienza e dalla comprensione e conoscenza. L'esperienza mi fa capire che
posso fidarmi, che non sono da solo. La fiducia di quel capo tribu é frutto della sua
esperienza, del suo rapporto con la natura. La fiducia di Davide nel salmo & frutto della
sua storia personale. Dunque sia come persone, che come umanita diffidente, siamo
chiamati a fare esperienza e a conoscerla questa natura. Se siamo credenti siamo poi
chiamati a una spiritualita adulta, in cui si fa esperienza di una relazione e questa
relazione la si sperimenta anche nelle crisi.

k24



14

Dt 8,4 sull'esperienza del deserto ‘il tuo vestito non ti si € logorato addosso, non si e
gonfiato il tuo piede in questi 40 anni’...

Questa fiducia che ci viene chiesta non & una fiducia ingenua, che rimuove sofferenze e
problemi, che classifica come pessimismo ogni sguardo sulle criticita. E' la fiducia di chi
crede che non prevarra il caos, di chi crede nella forza della vita stessa. Ai tempi della
pandemia & stato molto criticato, talvolta irriso, lo slogan “andra tutto bene”.

Credo invece che quello slogan fosse la giusta carica di fiducia con cui attraversare quel
momento carico di incertezze. Non solo perché chi ha ruoli di responsabilita deve
rassicurare, ma anche perché lo stesso messaggio evangelico & imperniato su questo tipo
di sguardo. Non temete, non abbiate paura, andra tutto bene (che non significa “ a voi non
succedera nulla”, anzi). Quei bambini che disegnavano arcobaleni sui balconi, quei canti
dai balconi, quei messaggi positivi e di speranza che circolavano nei telefoni, sono stati un
canale per quella fiducia collettiva, per stimolare tanti a dare il meglio e non il peggio di sé,
perché la crisi pud stimolare entrambe le cose.

E noi, che vediamo che certe crisi sono gia in corso. Geopolitica,Ecologica, climatica,
finanziaria, ...sappiamo che siamo in una fase storica in cui i nodi vengono al pettine,
contraddizioni accumulatesi nell'arco di decenni o persino di secoli.

In queste crisi che ci attendono e che ci investono, quello che ci viene detto & che andra
tutto bene, nel senso che ho cercato di spiegare. Ed € quello che al contempo ci indica
una natura che spesso si mostra capace di sorprenderci in generosita e resilienza.

E' questa fiducia che ci converte all'alleanza.

Possiamo essere fiduciosi che il nostro impegno, se non sara in grado di fermare il diluvio,
certo sara un contributo a costruire I'Arca per traghettarci verso cieli nuovi e terra nuova.




15
Alcuni spunti dal libro di Adriano Favole La via selvatica. Storie di Umani e non umani

[...] Per capire e raccontare I'umanita occorre tenere bene in contro quella dimensione
della vita che chiamiamo “incolto”. Pud apparire un proposito stravagante visto che
viviamo in un'epoca che alcuni hanno proposto di chiamare “Antropocene”, letteralmente
I'epoca degli esseri umani, I'epoca in cui le “culture” trionfano (distruggendo il pianeta). Il
modello economico, che alcuni chiamano neoliberale e capitalista, che dall'Europa si &
esteso a gran parte del mondo, mira a rendere la Terra un luogo totalmente “coltivato”: un
luogo in cui ogni forma di vita, se vuole sopravvivere, deve essere addomesticata,
disciplinata, inserita nelle attivita e nei progetti dell'essere umano, Una visione questa che
separa nettamente cultura e natura relegando l'incolto in una dimensione fastidiosa,
inutile, residuale. D'altra parte lo stesso termine “incolto” nel suo significato di “trasandato”
ha una connotazione negativa.

La narrazione prevalente della nostra storia € che siamo gli ultimi discendenti di societa
contadine che hanno lottato contro l'incolto per farsi spazio nel mondo. [...] Eppure non
viviamo su un pianeta completamente domesticato. L'incolto non & solo minaccia o fasidio.
Foreste, praterie, oceani hanno garantito e garantiscono all'umanita una riserva di
biodiversita e di potenzialita future. Le specie coltivate vengono dall'incolto e spesso ci
ritornano, come noi stessi al momento della morte. L'incolto € un aspetto del mondo che
viviamo e della condizione umana. Non €& un caso che alcune societa abbiano
“sacralizzato” l'incolto, proteggendolo dall'invasivita e dell'avidita umana con norme e
divieti. E' in gran parte dell'incolto o nel semicolto delle foreste e degli oceani che si
produce l'ossigeno che respiriamo; € nei greti dei torrenti e nelle forre sotterranee che si
accumula l'acqua che beviamo. Abitiamo una o piu culture, ma ci rapportiamo
inevitabilmente con l'incolto, tutto sommato gli dobbiamo I'esistenza. E anche se non
sempre lo riconosciamo, l'incolto ha una sua vita, & un assemblaggio di progettualita che
prescindono da noi; l'incolto si cura di noi. Noi siamo l'incolto.

[...] Abbiamo studiato a scuola che la preistoria, I'epoca che precede I'agricoltura, il
domesticamento degli animali e delle piante, la costruzione delle prime citta, l'invenzione
di forme di linguaggio scritto e la nascita dei primi Stati sarebbe caratterizzata dalla
onnipresenza di societa di piccole dimensioni, divise in bande di 100 o 150 individui,
tendenzialmente egualitarie. La mobilita, l'erranza, la poverta e una minacciosa
dipendenza dalle risorse dell'ambiente caratterizzerebbero quelle che sono state definite
societa di “caccia e raccolta”, un tempo diffuse in tutto il pianeta. Poi, dopo l'ultima
glaciazione, intorno a 12000 anni fa, in varie parti della Terra sarebbe avvenuta la
cosiddetta “rivoluzione agricola”; gli esseri umani impararono a piantare i semi,
domesticare i vegetali a tal punto da acquisire il potere assoluto di riprodurli e fecero lo
stesso con alcuni animali e, creando villaggi e piccole citta stanziali, cambiarono (e in
genere sottindendiamo) migliorarono radicalmente lel loro condizioni di vita. | cacciatori —
raccoglitori diventarono progressivamente agricoltori o orticoltori e Ientamente
scomparvero dal teatro del mondo, salvo quegli sparuti gruppi che ancora ai nostri tempi
sopravvivono in alcune parti del Sud Africa, dell'’Amazzonia o dell'Australia.

Questo vero e proprio mito di fondazione della societa contemporanea narra che la
grandezza dell'essere umano, la cultura, la civilta, ma anche i suoi gradi tormenti, i
conflitti, le violenze e le disuguaglianze, nacquero da quella capacita di dominare e
manipolare la natura che coincide con l'invenzione dell'agricoltura, al punto da ergersi
quale padrone del mondo. La cultura vince e sottomette la natura, presentandosi come la
dominatrice dell'incolto.

Il mito di fondazione delle nostre societa contrappone nettamente il contadino che produce
il proprio cibo (seppure con molta fatica) al cacciatore o alle raccoglitrici che “si limitano”
passivamente ad acquisire le risorse dall'ambiente. In realta le cose sono molto piu
complesse, se guardiamo piu attentamente ai recenti studi sulla preistoria e ad alcuni
aspetti dell'etnografia. Nel loro libro L'alba di tutto. Una nuova storia dell'umanita, Graeber
e Wengrow dimostrano che l'agricoltura si impose con molta lentezza e con parecchie
difficolta. Passarono piu di 3000 anni dalla comparsa dei primi semi domestici a una



16

significativa diffusione dell'agricoltura. Non solo: fino alla dirompente e distruttiva
espansione delle nazioni europee sul suolo americano, una fetta molto consistente di
umanita rimase affettuosamente legata a forme di acquisizione di risorse dall'ambiente.
Molti esseri umani vollero rimanere cacciatori-raccoglitori.

L'etnografia delle societa moderne e contemporanee evidenzia un'altra importante
incrinatura del mito. Se davvero la domesticazione di piante e animali avesse avuto un
ruolo cosi centrale e dirompente nell'evoluzione dell'essere umano, come si potrebbe
spiegare il fatto che al tempo dei primi incontri con l'occidente un intero continente,
I'Australia, e porzioni molto rilevanti delle Americhe, dell'Asia e dell'Africa fossero ancora
abitate da societa di cacciatori-raccoglitori? Nativi australiani, nativi americani della costa
nord-ovest e e della California, e delle grandi pianure, aborigeni su-africani, pigmei e altri
cacciatori delle foreste del Congo, pescatori malesi e tutti gli altri popoli che vivevano in
buona parte delle loro relazioni con lincolto, possiamo considerarli come primitivi?
Attardati su vecchie forme produttive? E se la loro fosse stata una scelta?

[...] Perché rifiutare I'agricoltura? In alcuni suoi recenti libri James Scott ci spiega che in
Mesopotamia la coltivazione dei cereali era all'origine di una attivita faticosa e snervante,
che comportava spesso il controllo e la costrizione al lavoro per schiere di agricoltori,
mentre le societa dei cacciatori-raccoglitori della mezzaluna fertile godevano di migliori
condizioni di salute rispetto ai lori vicini coltivatori, che i cereali e altre coltivazioni di
superficie si prestavano ad essere controllati da forme di potere centrale, con l'imposizione
di tasse e tributi. Forse, argomenta provocatoriamente Scott ma non senza fondamento, i
primi muri sorsero per “tenere dentro” la manodopera per le coltivazioni piu che per
“tenere fuori” i barbari che tentavano le razzie.

& 4 A >
P@ KT 4P

seva e una parola dal sanscrito che significa che il servizio verso gli altri € uno
degli elementi essenziali per una vita felice e una comunita arrnoniosa




17
Esiti della COP 30 in Brasile

La COP30, tenutasi a Belém (Brasile) tra il 10 e il 21 novembre 2025, & stata una
conferenza importante dal punto di vista simbolico perché la prima ospitata in Amazzonia,
ma gli esiti finali, secondo l'opinione di molti, sono stati modesti, specie sul fronte della
lotta ai combustibili fossili.

Il vertice si € concentrato su alcune questioni fondamentali, tra queste gli impegni dei
Paesi — i NDC 3.0 (Nationally Determined Contributions) - per tentare di mantenere
I'aumento della temperatura globale entro +1,5°C (un limite che & considerato da tutti gli
scienziati e i climatologi un limite fondamentale per la vita biologica e gli equilibri del
pianeta). Alla chiusura della conferenza 122 paesi hanno presentato o aggiornato i propri
NDC. Ecco i piu rilevanti:

. I'Unione Europea: ha presentato un piano in cui si &€ impegnata a ridurre le
emissioni nette tra il 66,25% e il 72,5% entro il 2035 (rispetto ai livelli del 1990). Questo
piano si inserisce nella traiettoria verso il nuovo obiettivo del -90% entro il 2040.

. Brasile (paese ospitante): Ha promesso una riduzione delle emissioni tra il 59% e |l
67% entro il 2035 rispetto al 2005. Il punto cardine del Brasile € la "deforestazione zero" in
Amazzonia entro il 2030, supportata dal nuovo fondo TFFF.

. Emirati Arabi Uniti (Presidenza COP28): Hanno focalizzato il loro NDC 3.0 sulla
tecnologia, puntando massicciamente sulla cattura del carbonio (CCS) e sulla produzione
di idrogeno verde, pur mantenendo piani di produzione energetica che includono ancora i
fossili nel mix.

. Regno Unito: Ha confermato un obiettivo ambizioso di riduzione dell'81% entro il
2035 (rispetto al 1990), cercando di riposizionarsi come leader climatico globale.
Nonostante gli impegni presi da alcuni Paesi possano sembrare positivi, moltissimi esperti
e ambientalisti hanno espresso molti dubbi sulla adeguatezza, qualita e efficacia di questi
impegni:

o Emissioni "Nette" vs "Reali": L'UE, ad esempio, €& stata criticata perché il suo
obiettivo del 90% per il 2040 include una quota di "compensazioni internazionali" (offsets).
Questo significa che una parte della riduzione non avviene in Europa, ma finanziando
progetti altrove, il che € giudicato meno efficace.

o L'incognita dei Pozzi di Assorbimento: Molti paesi contano sulla capacita delle
foreste di assorbire CO2, ma gli scienziati avvertono che a seguito dell'laumento dei roghi
e della temperatura globale e della siccita, le foreste potrebbero assorbire molto meno del
previsto, rendendo gli NDC insufficienti.

. Dipendenza tecnologica: Paesi come I'Azerbaigian e gli Emirati basano i loro NDC
su tecnologie di rimozione del carbonio che non sono ancora scalabili a livello industriale,
venendo accusati di voler "prendere tempo" per continuare a estrarre petrolio e gas.

2. Esiti e Risultati Principali

La conferenza si & conclusa con luci e ombre:

« Assenza dei Combustibili Fossili: Per la prima volta dopo la COP28 di Dubai, il
testo finale non cita esplicitamente |'abbandono (phase-out) o la riduzione dei
combustibili fossili. Questo & stato visto come una vittoria delle nazioni produttrici di
petrolio (come Russia e Arabia Saudita) e una sconfitta per I'UE e le piccole isole.

« Mancanza di una Roadmap per la Deforestazione: Nonostante le speranze del
presidente Lula, non & stato concordato un percorso vincolante per azzerare la
deforestazione a livello globale.

« Clima Geopolitico Teso: L'assenza degli USA e le tensioni tra i blocchi (G7 contro
BRICS) hanno frenato I'adozione di obiettivi piu ambiziosi.



18

Natura, vattene!

Le gridarono:
“Vattene, Natura!™.
Lei si prese paura. L
Fece il suo fagottello: ST e
ci mise dentro ; o ' '
I’ultimo alberello, '
I’ultima viola

dell’ultima aiuola

e usci dalla citta.

E va, e va... Pensava:
“Mi fermero nei boschi!”.
Ma 1 boschi erano stati
disboscati.

“Mi fermero nei prati!”.
Ma erano tanto piccoli:
non c’era posto per tutti
gli insetti, 1 mammiferi,
gli uccelli, 1 tramonti. ..
“Vattene, Natura!”

E lei se ne ando:

in quattro ripiego

gli ultimi prati

come fazzoletti.

Lascio il pianeta
AccaZeta...

Adesso lassu

¢ tutta una citta:

di verde — ve lo posso
giurare — ¢’¢ rimasto

solo il semaforo,

quando non € rosso...

(Gianni Rodari, “La Via Migliore” 1968)



preghiera eucaristica

Laudato si’ mi’ Signore con tutte le tue creature,
specialmente lo frate Sole ...

Laudato si’ mi’ Signore per sora Luna e le stelle:
per frate Vento ...

Laudato si’ mi’ Signore, per sora Acqua

la quale &€ multo utile e umile et preziosa et casta ...
Facciamo nostro il cantico delle creature di Francesco
che ci invita a guardare la natura come un dono

€ NON Come un PoSSessoO.

E’ un messaggio che guarda a Dio creatore

perché s’iscrive nella cornice religiosa del tempo
ma pud anche esser tradotto in linguaggio secolare
mantenendo il senso della natura come dono

con cui intrecciare una relazione affettuosa.

E specialmente I'acqua casta

bene prezioso da condividere

e preservare da accaparramenti e sprechi.

L’acqua che insieme al vino

serve alla condivisione nella memoria di Gesu.

La sera prima di essere ucciso, mentre era a tavola con i suoi,
spezzo il pane, lo benedi, lo diede loro e disse
“Prendete e mangiatene questo € il mio corpo”.

Poi prese un bicchiere di vino

lo uni ad acqua secondo 'usanza del tempo e disse
“Prendete e bevetene tutti, questo & il mio sangue
Fate questo in memoria di me”.

Lo Spirito che vive in questa memoria di Gesu,

ma non in modo esclusivo perché vive ugualmente
nelle memorie e nelle fedi

delle infinite diversita culturali e religiose,

trasformi questi doni della natura

pane, vino, acqua

attraverso la nostra responsabilita,

perché siano beni sufficienti per tutti,

fonte di benedizione universale,

e moltiplichi le esperienze di condivisione.

19



